

TRIMESTRE 4° 2017

151
www.moceop.net

Restos de otra época Carta al Papa Sueños de los cincuenta Oportunidad Don y Misión

### MoCeOp Movimiento Celibato Opcional moceopth@gmail.com www.moceop.net Coordinadora General: Tere Cortés Tfno 916821087 García Lorca, 47 28905 GETAFE Sector 3 Madrid Coordinador Revista José Luis Alfaro Arcángel S. Gabriel, 9,1°B 02002 Albacete Tfno: 967660697 CONSEJO DE REDACCIÓN Ramón Alario Jesús Chinarro J.Antonio Fernandez Domingo Pérez Fernando Bermúdez Paco Berrocal Mari Carmen García Pepe Centeno Andrés Muñoz Juani Palacios José Luis Sainz Joaquín Patón Margarita Rodríguez Mª Pilar Valentín Ayudas económicas Globalcaja Albacete ES87 3190 0097 93 000942 4920 Depósito Legal: M-283272-1986 Imprime: Graficas Cano Ctra Valencia, 10 967246262

## Sumario

| EDITORIAL                                                           |
|---------------------------------------------------------------------|
| Conciencia Ciudadana3                                               |
| ULTIMAS NOTICIAS                                                    |
| ¿Ordenacion de hombres casados4                                     |
| MOCEOP                                                              |
| Hombres y mujeres en el MOCEOP5                                     |
| Cuarenta años de andadura eclesial13                                |
| LATINOAMERICA                                                       |
| Yahuarcocha: Ecuador17                                              |
| Carta de las CEBs de Mato Grosso19                                  |
| IGLESIA ABIERTA                                                     |
| ¿Principio del fin del celibato opcional?21<br>500 años de Lutero23 |
| TESTIMONIO                                                          |
| Caravana «Abriendo Fronteras»25                                     |
| UN GRANO DE SAL                                                     |
|                                                                     |
| Una nueva sinfonía universal                                        |
| Hagamos caso al corazón                                             |
| Brotes de un nuevo paradigma29                                      |
| SACRAMENTOS DE LA VIDA                                              |
| Una escuala de cuidado41                                            |
| ENTRELÍNEAS  Ciudadana ida suí munda?                               |
| Ciudadanos cde qué mundo?46  CANTANDO LOS CUARENTA                  |
| Cuarenta años de protesta conjunta48                                |
| IN MEMORIAM                                                         |
| Asunta, testigo de Dios y mujer del pueblo51                        |
| RESEÑA                                                              |
| Teologías del sur52                                                 |
| HUELLAS                                                             |
| En broma y en serio con Alfonso Borrega54                           |
| EL PELÍCANO                                                         |

57

Levantemos el celular!...

# Editorial

## CONCIENCIA CIUDADANA

a conciencia ciudadana es el pensamien to que nos debe llevar a la reflexión acerca de qué somos, qué queremos y qué necesitamos como sociedad, en virtud de ser mejores individuos para el bien del colectivo y para el nuestro; es saber quién soy cómo soy y adénde voy, cómo voy y de qué manera voy.

Ser ciudadano es mucho más que tener una patria, un documento de identidad o pertenecer a una sociedad. Los seres humanos no estamos solos. Conformamos familias, grupos y vivimos en ciudades o pueblos, es decir, en "hogares públicos" o "espacios de necesidades y aspiraciones públicas y de la justicia distributiva", según nos dice Adela Cortina. Es por ello que necesitamos construir el valor de la ciudadanía, para poder existir en convivencia pacífica y edificar la democracia.

Cuando se logra el sentido de ciudadanía, se comprende que no solo somos sujetos de derechos sino también de deberes. La experiencia nos enseña que la suma de libertades individuales e intereses personales no conforman una democracia. Es necesaria la cohesión social para alcanzar los proyectos y aspiraciones de interés común, y ella se construye a través de la participación conciente y responsable de los ciudadanos.

En nuestro «Grano de Sal», esta vez, Domingo Pérez va más allá. Da por supuesto lo anterior y nos habla de «EDUCACION PROSOCIAL» que es algo así como educar en el servicio a los

demás.

Los comportamientos prosociales, según nos explica Domingo, son todos «aquellos comportamientos que, sin la búsqueda de recompensas externas, favorecen a otras personas, grupos o metas sociales y aumentan la probabilidad de generar una reciprocidad positiva, de calidad y solidaria en las relaciones interpersonales o sociales consecuentes, salvaguardando la identidad, creatividad e iniciativa de las personas o grupos implicados.

Se trata de comprender mejor el sentido y el valor del «Ser-Humano-en-la-Tierra», frente al actual paradigma que se deshace cada día más rápidamente de «la-Tierra-del-Ser-Humano». Y cualquier nacimiento exige un tiempo de gestación y un parto doloroso. Espero que sea una experiencia tan hermosa como la de imaginar a tu hija pariendo con dolor y esfuerzo y olvidarse rápidamente de ellos cuando la ves llorando de emoción al abrazar a la hermosa criatura que ha nacido.



# Última hora

## EL DEBATE SOBRE LA ORDENACIÓN DE LOS HOMBRES CASADOS YA ESTÁ ENCIMA DE LA MESA DEL PAPA FRANCISCO.

l cardenal Marx revela que el Papa se plantea la abolición del celibato clerical.

El debate sobre la ordenación de los hombres casados ya está encima de la mesa del Papa Francisco. El cardenal Reinhard Marx ha llamado a "un amplio debate" en la Iglesia sobre el acceso al sacerdocio de los hombres casados y también de otras posibles nuevas formas de liderazgo eclesial.

Durante un encuentro la semana pasada del Comité de Católicos de Baviera, el purpurado alemán calificó el deseo de los sectores de la Iglesia donde más se sufre la escasez de sacerdotes como "legítimo" y algo que "debe ser discutido".

Según informa katholisch.de, el arzobispo de Munich y Frisinga defendió también que si bien "esto no significa que haya un impulso directo de Roma" para abordar



esta problemática, el Papa ya está pensando en ella, y una vez que lo tenga a bien "lo hablará con sus consejeros", de modo que pueda ser pensada y discutida en la Iglesia en general en "todas sus vertientes".

Y aunque haya revelado estos progresos en la cuestión de la consagración de los hombres con particular experiencia en sus parroquias y con una virtud y madurez cristianas probadas, el también presidente de los obispos alemanes se refirió en términos más sombríos sobre la otra petición de grandes partes de la Iglesia como es la ordenación de las mujeres.

"No hay movimiento" en

esto último, afirmó el cardenal, añadiendo que si bien no puede "prometer nada" en estos momentos sobre si la idea de mujeres diaconisas y sacerdotes se hará realidad o no, está seguro que seguirá debatiéndose.

Y no es que el cardenal Marx sea el único que está ansioso de implementar en la Iglesia nuevas formas de liderazgo tales como pueden ser los curas casados o las mujeres sacerdotes. El teólogo Paul Zulehner coincidió con el prelado en sus predicciones para el futuro, sosteniendo en el mismo encuentro en Baviera que "llegaremos a ver" la abolición del celibato clerical en la Iglesia "si nadie le pega un tiro al Papa o le envenena antes".

"Es un error subordinar la celebración de la Eucaristía al celibato de los sacerdotes", sostuvo el teólogo vienés en su discurso.

Agencias/TH

# Moceop

Tere Cortés



Andrés Muñoz

## hombres y mujeres en el moceop

comunición de moceop en el congreso de teología

#### TERE:

## COSA DE CREYENTES

Aunque a Moceop (Movimiento pro celibato opcional) se le ha considerado como un movimiento de curas, la verdad es que siempre ha sido cosa de hombres y mujeres, de creyentes en Jesús de Nazaret, personas afectadas más o menos directamente por la ley del celibato y otras que han sintonizado con la reivindicación de una iglesia más plural, más comunitaria. Es verdad que surgió alrededor del fenómeno

de los curas casados, de la reivindicación de la opcionalidad del celibato para los mismos y aupado por los aires frescos del Vaticano II. Pero también es verdad que hemos luchado por no encasillarnos en algo clerical o eclesiástico o formar un club privado de defensa personal. Bastantes privilegios tienen los clérigos. Somos muchos los hombres y mujeres moceoperas a los que la transformación de nuestra tierra en un mundo más humano y solidario (reino de Dios) y la lucha por las causas justas, ecología, pacifismo, solidaridad, derechos humanos nos importa más que los entornos eclesiásticos.

El Moceop comienza hace 40 años, cuando un hombre cura y una mujer se enamoran, se casan y deciden seguir viviendo su fe en la misma comunidad en la que él ejercía su ministerio y la misma comunidad les pide que se queden. Hubiera sido bonito, el comienzo de un camino nuevo hacia los sueños y la utopía. Pero la autoridad competente se opone alegando que no es legal y sería un grave escándalo. La madre iglesia ha calificado su amor de prohibido.



#### **AMORY SUFRIMIENTO**

 $\ll Amor$ prohibido murmuran por las calles,/ porque somos de sociedades distintas../ Amor prohibido nos dice todo el mundo.../ Oué importa el qué dirán tu padre y tu mamá.../Qué importa el qué dirán también la sociedad.../ Aquí solo importa nuestro amor. Te quiero»

Así canta Selena reflejando muy bien las críticas sociales y la postura de la pareja enamorada ante amores diferentes. Ante esta misma situación se encontraron, nos encontramos muchas parejas y decidimos ponernos por montera el mundo socialmente correcto y la iglesia con sus leyes represoras del amor y vivir nuestra experiencia amorosa, engendrar y formar una familia.

Pasamos momentos difíciles en los primeros tiempos de nuestra andadura.

Llegábamos decepcionados, humilladas, criticados, excomulgadas. Ellos no habían cometido ningún pecado, solo seguir el dictamen de su conciencia y sobre todo de su corazón; las mujeres fueron muy valientes y decidieron unirse a la persona que amaban. Pero una mentalidad social cerrada y una ley eclesiástica de la edad media que defendía el poder y los privilegios de los varones nos marginó y nos invisibilizó

También nuestras «católicas» familias, salvo honrosas excepciones, no entendieron y, sobre todo, no aceptaron nuestras decisiones. Hubo mucho sufrimiento. Éramos las víctimas de la ley del celibato, en especial las mujeres y los hijos e hijas de los curas.

El proceso de secularización era vejatorio para ellos y ellas. La «reducción al estado laical», que así se le llamaba y se le llama todavía oficialmente al rescripto vaticano, era y es la pena por amarse o por renunciar al ejercicio público ministerial, degradación en toda regla. Con estas palabras tan gordas se nos condenaba a no poder colaborar públicamente, y sobre todo en los lugares en donde éramos conocidos, en tareas litúrgicas, catequéticas o de enseñanza.

Además, pensamos, que esta visión, esta ideología eclesiástica, es ofensiva para todos los laicos, porque el creyente y la crevente laicos nunca son personas reducidas, venidas a menos o quedadas en algo incompleto Esta dispensa del celibato venía, cuando venía, después de 10, 15 o más años, obligando a la pareja en este tiempo de espera, largo, muy largo en ocasiones, a vivir su amor a escondidas o en concubinato según su estimación en el código de derecho canónico. Lamentable, pero cierto y real.

#### SALIENDO DEL AGUJERO Y DEL **ARMARIO**

Ante esta situación había que hacer algo. Era tiempo de hablar y de actuar:

Tenemos tiempo de hablar y tiempo para actuar, insistentemente vivos y presentes en la vida, esperando y peleando para no desesperar; **m**oviéndose, removidas y removidos por el viento; perdonándose el pasado y aprendiendo a perdonar; olvidando los fantasmas y creyendo en el amor, acertadamente moceopero, Deme. Y surgió Moceop por una doble necesidad. Por una parte había que defender la dignidad de unos creyentes, hombres y mujeres, hijos y familias, que habían sido rechazados y excluidos. Y por otra se empezaba a sentir la necesidad en las comunidades parroquiales, en los



## hombres y mujeres en el moceop

grupos de reflexión, en los movimientos llamados apostólicos y en colectivos cristianos de base, de ser cristianos y de ser iglesia de otra forma y de un vuelco en la práctica del ministerio presbiteral, reservado y acaparado por los varones célibes.

Moceop nos ayudó mucho en estos tiempos ambiguos, pero a la vez esperanzadores. Se creó un espacio de comunicación y escucha en donde compartíamos experiencias y sentimientos; todas las personas nos sentíamos comprendidas y acogidas. En un primer momento encontramos un lugar de terapia, de sanación, de limpieza interior que nos hizo tirar para adelante, ver que la audacia y el sufrimiento merecían la pena y reafirmarnos en que el giro dado en nuestras vidas era el correcto. Supimos superar la tentación de la mala conciencia, de sentirnos culpables por haber traicionado la vocación, la voluntad de Dios, la moral, la comunión con la iglesia o de habernos dejado llevar por la obsesión sexual machaconamente se nos repetía en los ambientes eclesiásticos o familiares.

Otro momento gratificante en el movimiento fue la reflexión teológica conjunta que hicimos ayudados por teólogos y teólogas aperturistas que nos entendían y nos apoyaban en nuestra lucha. Era un refuerzo de nuestros planteamientos y convicciones, pero no para quedarnos en el debate ideológico o de entretenimiento sino partiendo de

la vida. Había que olvidarse de los fantasmas y creer más en el amor.

Cicatrizando la herida y «estando ya la casa sosegada» decidimos hacer público este problema social y eclesial y nos lanzamos a los medios de comunicación, que, en principio estaban muy receptivos por lo novedoso del tema y no exento de una cierta dosis de morbo. A pesar de las críticas oficiales eclesiásticas v colectivos cristianos tradicionales que nos tachaban de desertores y revanchistas y de estar haciendo un gran daño a la iglesia por «airear sus vergüenzas», nos consta que ayudó a mucha gente a salir del agujero y del armario del amor prohibido, sobre todo a mujeres y parejas que en la mayoría de los casos estaban ocultos sin poder vivir al aire libre un amor fresco y de calidad. Sin estadísticas oficiales que la iglesia no proporciona con facilidad se ha estimado que más del 20% del clero diocesano ha dejado el ejercicio ministerial. Un hecho que supone una sangría de potencial humano importante como para tomar alguna medida.

Avanzando en un horizonte más amplio y sin q u e d a r n o s mirándonos el ombligo de nuestra situación personal y en la reivindicación de la supresión de la ley del celibato, empezamos a vislumbrar, pedir y

gritar una nueva iglesia donde los derechos humanos, la libertad, la igualdad, el derecho a disentir, la democracia, la fraternidad, el cuidado, fueran las señas de identidad de una nueva comunidad cristiana. Por eso nos unimos a otros colectivos cristianos y sociales que luchaban por un cambio, un nuevo paradigma de sociedad más solidaria y de iglesia más adulta, abierta e inclusiva.

## COORDENADAS Y APUESTAS DEL MOCEOP

Las mujeres y los hombres de Moceop nos hemos marcado unas coordenadas y hemos optado por unas apuestas que nos han servido de pauta en nuestro actuar diario y no convertir nuestro caminar en un dar vueltas a la noria ni en algo parecido al cuento de Pulgarcito.

Nuestras coordenadas generales nos sitúan viviendo en una sociedad cada vez más humana, solidaria y sostenible y en



## т тосеор

una iglesia pueblo de Dios sin quedarnos al margen o construyendo algo paralelo.

Desde ahí apostamos:

- por la vida, por la fidelidad al código de la vida antes que someternos a unos entornos disciplinares artificiales o cuando menos artificiosos. En nuestra apuesta de reflexión la persona es siempre más importante que la ley y la libertad

para elegir estado y hogar v transmitir la vida, como dones de Dios, son para nosotros y nosotras derechos no sometidos a ninguna imposición de ley. Por ello en nuestra práctica hemos logrado un reencuentro con la vida normal, con el trabajo y la familia, con el dolor y con el placer tal cual lo viven la mayoría de los seres humanos.

- Hemos optado y decidido vivir en una cierta marginalidad, usar la vía alternativa, no para desaparecer de la iglesia sino para deconstruir ciertos andamiajes de predominios ideológicos en la jerarquía o de defensa de situaciones de privilegios. Nuestra apuesta desea rastrear la radicalidad evangélica lo que ha provocada tensión, por lo que nos han acusado de romper la comunión. Pero siempre hemos tenido claro que la comunión no se identifica con la legalidad ni la

legalidad asegura la comunión. Comunión es algo más que estar de acuerdo con una jerarquía concreta y gobernante en un momento de la historia. En nuestra práctica la situación de marginalidad respecto a ciertas estructuras de poder nos ha facilitado el acercamiento, la integración con los creyentes sencillos y con las personas de vida normal. La ilegalidad, por tanto, de



prácticas alternativas no es en principio un problema contra la comunión. Vivir en la frontera no es condenarnos a la desaparición. Queremos estar en la iglesia y luchamos contra la marginación que quiere identificarse con excomunión, con no fiabilidad humana y evangélica.

- Otra apuesta determinante ha sido la opción por la comunidad. En nuestra ya larga experiencia y reflexión en torno a otras formas ministeriales y presbiterales al servicio de las comunidades cristianas la comunidad es lo más

importante y determinante. Una comunidad adulta, igualitaria y corresponsable es el eje, la prioridad. Ella es la que lleva el protagonismo, la que decide, designa, reparte, concelebra. El cura ya no es decisorio lo cual nos lleva, en consecuencia, a hablar de corresponsabilidad, sacerdocio común, derechos humanos de todo creyente y de las comunidades; y también, de diversidad de

ministerios. No parece correcto v dificulta maduración de las comunidades que el cura acapare toda la responsabilidad, el servicio y el poder de decisión. Este empoderamiento institucional es el que ha dado lugar al clericalismo, prepotencia, e1 autoritarismo, la inercia. e1 dogmatismo, las

condenas, la exclusión, la desigualdad de la mujer y esa división antievangélica entre clérigos y laicos, lacras que deben desparecer definitivamente.

De hecho nuestra práctica es tozuda. Moceop funciona como comunidad y un ejemplo es que ella me ha designado a mí, mujer y laica, como representante y coordinadora general. En Moceop se reparten tareas, ministerios; concele-bramos, nos situamos en igualdad hombres y mujeres. Concretamente hemos celebrado con gozo y libertad a través de los

## hombres y mujeres en el moceop

años el amor de pareja, el encuentro amoroso humano de las personas que han decidido vivir en común y en igualdad un proyecto compartido. Y hemos celebrado ante Dios y los hermanos la vida surgida de nuestro amor recíproco: el nacimiento de nuestros hijos. En otras ocasiones hemos celebrado la entrada en la comunidad cristiana de estos hijos. Y nos hemos reunido en comunidad a

compartir el dolor o la muerte cuando se han hecho presentes a nuestro alrededor. Estas celebraciones han hecho nos sentirnos queridos por Dios y nos han avudado proyectarnos más allá de nuestra vivencia personal. Y las hemos hecho sin tener recinto sagrado, ni presbiterio, ni rúbricas litúrgicas, ni celebrantepresidente-presbítero

ordenado varón. Toda la comunidad es celebrante y sacerdotal

La aportación de las mujeres ha sido decisiva. Han logrado con su fuerza resituar lo femenino en la vida de los curas y en la de las comunidades. Lo reconocían ellos hace tiempo diciendo que lo que inicialmente para muchos de nosotros y vosotras fue un encuentro en el amor, se fue convirtiendo poco a poco en un encuentro cuestionador; la presencia de la mujer en pie de igualdad a nuestro

lado, junto a nosotros, por mucho que nos cueste y nos exija, debe ser necesariamente valorada como una presencia que remueve, que fecunda y que termina aportando todo lo que del mensaje evangélico una iglesia machista no ha sabido desentrañar o lo ha ocultado interesadamente.

Esta práctica comunitaria la estamos disfrutando muchas mujeres y hombres de Moceop en

THE ANDOY ACTUANDO DESDE 1977...

otros grupos cristianos de base en los que participamos. En general son grupos pequeños formados por cristianos con urgencias parecidas: vivir la fe y la utopía en una comunidad cálida. La mayoría desencantados son de comunidades parroquiales, asociaciones, y movimientos tradicionales poco acogedores. La ortodoxia y la ortopraxis institucionales y jerárquicas no son muy atractivos para estas gentes que vienen de camino en busca de espacios verdes cristianos más libres y participativos.

En esta apuesta comunitaria cobran nuevas dimensiones todos los ministerios y servicios que nacen y se desarrollan en cada comunidad, incluido el presbiteral, así como la designación de qué personas son las elegidas y presentadas por la comunidad para el desempeño de esas tareas.

Los problemas de fondo que hicieron surgir grupos como Moceop hace 20, 30 o 40 años,

> siguen aún actualidad; y tal vez hoy más que entonces. Abusos sexuales del clero. relaciones clandestinas de curas. mujeres condenadas a la invisibilidad y una descendencia sin referentes públicos y reconocidos; parroquias cerradas. comunidades atendidas por clero importado, curas sobrepasados en sus

tareas y abocados a una profesionalización casi inevitable... son otros tantos motivos que nos interpelan y alientan nuestro compromiso.

A iniciativa del papa Francisco, desde la creatividad en el Espíritu, se están buscando salidas como la posibilidad del diaconado de mujeres. Apoyamos todos los esfuerzos que Francisco está poniendo en un nuevo rostro de iglesia, pero nos parece que lo del diaconado de las mujeres se queda corto, incompleto. No se pueden dar la mitad de los derechos,

## т тосеор

diaconado sí, pero no el presbiterado. Suena otra vez a discriminación. Hay que plantear como doctrina y práctica que los ministerios no se deben vincular ni a un género ni a un estado. Esto entra dentro de la necesaria y urgente transformación que necesita la iglesia en los corazones y en las estructuras. Y esto creemos que se debe conseguir no tanto por imperativo legal sino por narices evangélicas.

- Finalmente otra apuesta de Moceop es vivir la pluralidad como riqueza. La bajada del pedestal clerical y el encuentro en igualdad deben resituar nuestras comunidades ante otros creventes y ante otras personas agnósticas o ateas. La laicidad es un principio de actuación que nos debe llevar a la búsqueda y comunicación, al encuentro y diálogo con toda la humanidad. Ante un mundo variopinto y plural no debemos caer en los fundamentalismos y en visiones similares a la cristiandad. Nadie tiene el monopolio de lo verdadero y lo bueno. En Moceop siempre hemos intentado buscar juntos y con quienes deseen buscar: clarificarnos, vivir, compartir y servir modestamente, desde nuestras convicciones, de referente para quienes viven la fe desde la frontera.

Esto es lo que os quería comunicar como mujer y miembro de Moceop. Ahora Andrés, como varón y miembro veterano de Moceop os dará alguna referencia más del peregrinaje de nuestro



movimiento en relación con la práctica de los ministerios eclesiales.

### ANDRÉS:

#### PINCELADAS MINISTERIALES

Buenas tardes a todas y todos. Ahora me toca hablar a mí; así cambiamos el tono y timbre de voz y no resultar tan pesados. Además Tere y yo llevamos «taitantos» años viviendo la experiencia de fe en Jesús en este espacio verde que es para nosotros Moceop y os la queremos contar al alimón, por aquello de equilibrar lo femenino y masculino que todas las personas llevamos en nuestra constitución humana

Solo voy a dar unas pinceladas personales de mi práctica ministerial y añadir un detalle tonal a la reflexión de Moceop sobre el ministerio y ministerios eclesiales, que ya ha comentado Tere.

Este año hace 50 años que me ordené de sacerdote de la iglesia católica. Después de 13 años de ejercicio oficial dejé el clericalato, opté, como otros muchos por la autosecularización, que no es el resultado de un deterioro o erosión de mi fe o un desinterés por la Iglesia. Es una opción coherente para no seguir en el poder eclesiástico ni en los intereses de casta y poder sentirme felizmente retornado a lo común y originario.

Me bajé del altar, del púlpito y del 'machito' y me reencontré con la vida normal, el amor, el trabajo, la familia e intenté vivir una práctica alternativa en las pequeñas comunidades, porque entendía que mi fe la podía expresar y alimentar mejor en una comunidad de iguales.

Mis primeros pasos laicos fueron en un grupo surgido a raíz

## hombres y mujeres en el moceop



de una entrevista mía en televisión. Eran personas muy comprometidas socialmente, pero de vuelta de parroquias y movimientos de una iglesia tradicional. Aquí me pidieron ser animador, presidente y celebrante. Poco a poco avanzamos en el reparto de responsabilidades, pero costó más lo de concelebrar entre todos la eucaristía. Al sentirme el brujo de la tribu (mi respeto a todos los brujos tribales) dejé de presidir y el grupo se resintió.

Más tarde recalé en otros grupos de reflexión, de oración en los que actuaba como un participante más sin echar mano de mi ministerio ordenado, aunque acepté ciertos encargos (no cargos) o sea ministerios, del grupo, como animar la celebración y la reflexión.

Una experiencia bonita, vivida conjuntamente Tere y yo fue la participación en esas bodas civiles, de vecinos, de gays, de parejas amigas, en las que nos pedían crear un ambiente cristiano, que a la vez fuera cercano y cálido. Sin oficialismos ni liturgias marcadas salían unas celebraciones frescas, sentidas y apañadas que llegaban dentro. Y esto sin publicidad.

También conjuntamente Tere y yo ejercimos en múltiples ocasiones el ministerio de la acogida y la misericordia con personas, hombres y mujeres,

Me bajé del altar, del púlpito y del 'machito' y me reencontré con la vida normal, el amor, el trabajo, la familia e intenté vivir una práctica alternativa en las pequeñas comunidades.

parejas y familias que se sentían excluidas y/o perseguidas. En ello empleamos muchas horas de diálogo y bálsamo en nuestra casa o en un lugar de encuentro.

A través de Moceop y desde él estoy participando en otros colectivos más amplios, Redes Cristianas, Federación Internacional de curas casados, colectivos de LGTBI, comunidades populares.

La última y actual experiencia ministerial es en un grupo-comunidad en el que coincidimos cinco curas casados. En este grupo-comunidad, ellos no presiden, ni coordinan ni ejercen su ministerio presbiteral. No somos pastores ni lo queremos ser. Tampoco se nos ha pedido nunca a ninguno que trasvasáramos nuestra 'experiencia sacerdotal' al colectivo. Somos creventes y como tales participamos. Igual que los demás miembros aportamos bagaje, fe, carisma y esperanza para beneficio comunal. Y según necesidades nuestros brazos abrazan, nuestra teología ilumina y nuestro sentido del humor pone color, cuando domina el negro. Pero como los demás Y esto es así porque el grupo tiene la madurez y la adultez suficiente para no depender de liderazgos marcados. Los curas casados entendimos al venir al grupo, que lo importante era crear ambiente de casa, quedarse en la horizontalidad, respetando las identidades y las particularidades y quitando barreras, alturas y depresiones. Y así lo seguimos entendiendo.

#### LOS CUIDADOS DE LA CASA

Todo este caminar, convivir y compartir entre iguales y desde la fe cristiana le llamamos ministerio eclesial que es un servicio a las personas y a las comunidades, nunca como un poder al margen ni por encima de ellas.

El ministerio eclesial para nosotros consiste fundamentalmente en: acoger, compartir y cuidar, que es la referencia de la práctica de Jesús.

En el proyecto de Jesús el centro de todo está en lo humano, en la dignidad y felicidad de las personas. Por ello, en este entorno de cuidado, de acogida,, de ternura, de esperanza, de

misericordia es donde debemos ejercer nuestra ministerialidad, sobre todo teniendo en cuenta que en la iglesia no hay un derroche de atención, ternura y afectividad, al menos en las relaciones, llamémoslas profesionales.

En la casa de cada comunidad hay que esmerarse en

.el cuidado de la propia comunidad, en su día a día, vigilando su vitalidad

*.el cuidado del otro/otra*, sobre todo de los más desfavorecidos

*.el cuidado del cuerpo y del espíritu*, su corporalidad, su sexualidad, su espiritualidad

.el cuidado de los sueños, que no se muera la utopía.

*.el cuidado de Dios* a través de la oración, la celebración, el ágape.

.el cuidado de la tierra y todos los seres vivos, sintiéndonos naturaleza y teniendo un compromiso afectivo.

Según Leonardo Boff todos estos cuidados deben llevar la impronta, de «la ternura vital», «la caricia esencial», «la amabilidad fundamental», «la convivencialidad necesaria» y «la compasión radical»

Finalmente, quiero hacer memoria viva de tantas mujeres constructoras de la vida y del cuidado. Ellas son las que más saben de cuidar, las que han ejercido más y mejor el ministerio humano y cristiano del amor, la atención, la ternura. Han cargado histórica y socialmente con el trato digno de los que no valían ni se valían en la sociedad: padres, abuelos, enfermos, niños. Ahí está

también 1a práctica del cuidado de las mujeres en las primeras comunidades cristianas que se ocupaban de los huérfanos, viudas, ancianos, enfermos y en muchas ocasiones tenían en sus casas una iglesia doméstica que ellas mismas animaban.

Gracias, mujeres de cuidado.



## MOCEOP, 40 AÑOS DE ANDADURA ECLESIAL

«Un sueño dinamizador, desde la terca esperanza»

Ramón Alario

El celibato es un problema comunitario, no puede ser reducido ni analizado como un asunto de cada cura considerado por separado

llá por los meses de octubre y noviembre de 1977 un grupo de curas del barrio de Moratalaz (Madrid)celebramos varias reuniones para analizar un problema «pastoral» surgido en una de nuestras comunidades parroquiales. Un compañero había decidido casarse. Y lo había manifestado a la comunidad. ¡Como en tantas otras ocasiones estaba sucediendo por toda la geografía española!

Lo novedoso era que la **comunidad** le había contestado que por ella no había ningún problema: que les servía lo mismo como cura casado que como célibe; y como cura obrero, que también lo era (limpiacristales, por más señas).

El ambiente de aquellos encuentros de análisis y reflexión, marcado por el compañerismo y la sinceridad- incluía un complejo conglomerado de

sentimientos: sorpresa, curiosidad, extrañeza, inquietud, indecisión... Un grupo de curas en activo -prácticamente todo el presbiterio de aquella zona-abordábamos sin tapujos un tema oficialmente tabú. También compartíamos la perspectiva teológica predominante de aquellos años: optimismo, esperanza, ilusión, utopía, reforma eclesial; compromiso por la renovación de nuestras comunidades, en definitiva. Estábamos embarcados en la apuesta conciliar de puesta al día proclamada por Juan XXIII.

Este era el ambiente en que se fue gestando un movimiento eclesial como MOCEOP, que, a lo largo de los últimos cuarenta años, ha estado presente en nuestro panorama eclesial. El Movimiento por un Celibato Opcional **reivindicaba la opcionalidad del celibato** para los curas de la

## тосеор



Iglesia católica de Occidente. Y, junto a ello, representaba el cuestionamiento radical de un estilo de iglesia que nos parecía lejano a la sensibilidad de los tiempos y cerrado en algunas líneas a la exigencia de una profunda reforma. Así entendíamos este problema en aquellas reuniones.

Por aquel entonces, situaciones similares se estaban produciendo en otros muchos lugares de nuestra geografía. Asturias, Córdoba, Granada... Y, por supuesto, en otras vicarías de Madrid (Vallecas, Usera...) Creo que fue en esas provincias andaluzas donde algunos curas consiguieron, por primera vez, que un tribunal los

considerara sujetos hábiles para el matrimonio civil (en contra de lo que el código vigente decía: sujetos «inhábiles», en paridad con los «idiotas o imbéciles» y otros incapacitados o faltos de razón, con deficiencias mentales profundas). ¡Cosas de otra época!

Sí que podemos constatar desde el primer momento el compromiso de analizar la nueva situación pastoral con unos ojos abiertos a la vida, a las personas, a un compañero y a su pareja; y a las comunidades en que estábamos. Junto a un deseo de no esconder un problema, sino de abordarlo. Y en esta apuesta ocupa su lugar

imprescindible la mujer, cada una de las compañeras de muchos curas, tantas veces ignoradas, silenciadas o abandonadas a la clandestinidad o a su suerte en esa imperdonable historia de hipocresía. Ellas han sido y son desde el primer momento uno de los pilares fundamentales de la vivencia y de la reflexión de Moceop: desde hace años, una de ellas preside y coordina Moceop. Esta es una de las primeras coordenadas vitales de este movimiento eclesial.

Parece hoy un lugar común en las ciencias sociales que todo «lo personal es político»: solo es preciso contextualizarlo, ubicarlo en el sistema social

y estructural en que cada ser humano vive. Para el colectivo de los moceoperos, desde los primeros momentos, tras los curas que dejaban el ministerio, había algo importante, algo que trascendía el problema personal de cada afectado y afectada; y que no podíamos ignorar en nuestro análisis. Nuestra formulación era clara: el celibato es un problema comunitario, no puede ser reducido ni analizado como un asunto de cada cura considerado por separado. Lo personal es comunitario. El valor y el cuestionamiento de la ley celibataria inevitablemente entrañan una forma de ser, vivir y explicar la comunidad de los creventes en Jesús de Nazaret. Esta

#### moceop: 40 años de andadura eclesial

es la segunda convicción y coordenada de Moceop.

Y así, ya desde aquel último trimestre de 1977, se abrió este tema a la reflexión a las diferentes comunidades parroquiales afectadas. Son muchos los intentos realizados a lo largo de 1978 y 79 para implicar al mayor número de colectivos en esa reflexión. Sin otros medios para generalizar este debate comunitario de forma abierta, a plena luz (visita al cardenal Tarancón), recurrimos a otros curas cercanos y sensibilizados ante el problema: consiliarios de movimientos especializados de A. C., profes o formadores de seminarios, curas obreros...

De aquellos dinámicos años podemos rememorar diversos momentos y lugares: reuniones de «curas jóvenes de Madrid»; en dependencias de la plaza de Santa Bárbara; intentos de que fuera tema del trabajo del presbiterio madrileño; apoyo en ciertas publicaciones (El Pelícano)... Y, sobre todo, nuestros primeros esfuerzos por mantener y dotar de vida a **Tiempo de Hablar**, revista de tirada trimestral, que nos ha acompañado y acompaña en esta ya larga travesía.



Sentíamos, soñábamos el aleteo del Espíritu en aquellas pequeñas batallas. Fue muy bonito irnos encontrando y abriendo caminos, vislumbrados, paridos y acunados desde los pequeños compromisos. Nuestros sueños no se esterilizaban en una reivindicación individualista: se abrían a unas comunidades que intuíamos y deseábamos adultas, corresponsables e igualitarias. Nos ayudaron un montón a reflexionar en aquellos pasos iniciales teólogos y teólogas de la categoría de Burgaleta, Castillo, Tornos, Ana María Schlutter, Lois, Urbina, Rodier, González Ruiz, Rufino Velasco,...)

Toda esta apuesta cristalizó en el I Encuentro Estatal del Moceop (19-21. Marzo. 1982), celebrado en los que luego serían uno de nuestros lugares emblemáticos de reunión: el CEFOR. La estatalidad del encuentro estuvo asegurada por representantes de Cataluña, Valencia, Cádiz, Alicante, Toledo y Madrid. Y, por supuesto, con la simpatía y los primeros contactos de muchos otros. Allí quedaron formuladas, tras un estudio de un amplio abanico de experiencias comunitarias, nuestra convicción y defensa como movimiento de iglesia, así como nuestras referencias (la Buena noticia de Jesús, la pequeña comunidad, la dignidad

de ser hombres: «seres humanos», diríamos hoy), unos objetivos específicos y hasta un programa de acción.

Aunque la formulación explícita llegara algo más tarde, lo que se puso en marcha en aquellas reuniones, cobraba cuerpo y formulaba unos compromisos de presencia activa y militante más allá de experiencias aisladas. El Tiempo de Hablar inicial se asentaba, cambiaba de imagen y se convertía también en Tiempo de Actuar. Y así aparecía la tercera coordenada de nuestro movimiento: ser una fuerza no

solo crítica y parlante, sino también transformadora desde la presencia activa en las comunidades, preferentemente desde las pequeñas.

## тосеор

Desde ahí podemos recordar y analizar un sinfín de reuniones, congresos, conexión con otros movimientos europeos y luego latinoamericanos... Uno de los puntos importantes de nuestra insistencia en toda aquella época fue sencillo, pero clarificador: éramos y nos sentíamos retornados, que no reducidos... Nos sentíamos reincorporados al estado original de igualdad de todos los creyentes en Jesús, igualdad radical otorgada por el bautismo y el sacerdocio común a toda la comunidad. Jamás nos sentimos reducidos por nuestra nueva condición de creyentes de a pie, como tantas veces nos llamaban documentos oficiales.

Marroquina, Dominicos de Alcobendas (1993), Albacete, Las Lagunas, La Horadada, El Espinar, Guadarrama (2015)... Son nombres que siempre quedarán como referencias de encuentros amigables -estatales e internacionales-, cargados de utopías y sueños. Retos y pasos concretos, pequeños, sencillos: pero desde una perspectiva clara que hemos ido descubriendo desde nuestros

compartir de creyentes.

Es este un pequeño relato, una pequeña historia no terminada, como cada recorrido personal: todo por hacer desde lo ya conseguido. Para nosotros ha sido un sueño dinamizador. desde la terca esperanza... No hecho realidad completa; pero sí vivido desde nuestra opción como creyentes. Una realidad por hacer: siempre delante de nosotros como sentido, como una utopía a la que aspirar: característica general (ya pero todavía no) del Reino de Dios presente en nuestras vidas.



# Latinoamérica

## As<mark>ociación Nacional Yahuarcocha-Ecuador</mark> El Presbitero del Futuro

l tema reflexionamos en grupo.
Las opiniones de los participantes fueron:
Raúl: este tema nos llama a reflexionar sobre la base de la sociedad que es el matrimonio, que fue instituido desde la creación. La unión del hombre y la mujer permite que dos energías se complementen, se unan para dar el salto cuántico que crea la capacidad moral para el servicio. El matrimonio nos conduce a ser luz entre nuestros hermanos, a trabajar con energías creadoras. El amor en el matrimonio es producto del Espíritu.

Manuel. Miembro del equipo del Obispo de Riobamba Leonidas Proaño, opinó que en la cultura nativa al llamar padre al presbítero se refiere al jefe de familia, el cual es el servidor de sus hijos de su mujer y de la comunidad, está llamado a conocer la realidad, los problemas a fondo, buscar la verdad, vivir bien en pareja, servir a la comunidad.

**Paco:** el presbítero del futuro debe ser un dirigente pastoral, un ejemplo de ética, no debe creerse indispensable, no debe abusar de la confianza de la gente porque con esa actitud

destruye la moral y la ética. Debe presentarse con autenticidad, sin hipocresía.

Teresita, viuda de Holger Torres: el matrimonio constituye una pareja normal del hombre y la mujer, el cual fue instituido por ley divina y ayuda a evitar la pederastia, que es y ha sido un problema grave en la iglesia católica en la actualidad. Al tratar del servicio a la comunidad se debe tener en cuenta que esta enseñanza debe iniciarse desde la niñez en la familia.

Jesús: San Agustín fue elegido por la comunidad. En este tiempo se ven presbíteros que tienen vocación y otros que parecen profesionales. La vocación nace en la familia, el testimonio de los padres pesa mucho. El matrimonio es la base de la sociedad, es la luz complementaria para iluminar a los hombres. El celibato es absurdo en este tiempo, si alguien lo lleva debe guardarlo porque es un don que ha recibido de Dios. Hoy día estamos llamados a dominar el ego de la lujuria. Debemos buscar la presencia divina en nuestras vidas, para servir a la comunidad.

La espiritualidad del presbítero de hoy, debe manifestarse en ser un servidor de la

## 

comunidad, estar siempre atentos al tiempo en que vivimos, debemos transmitir energías positivas, ser transparentes, sencillos, humildes, no ser machistas, ser respetuosos con las mujeres, como Jesús nos enseña en los pasajes de la mujer adúltera y la samaritana

#### Leonardo: Jesús

dijo: he venido para los enfermos, los menesterosos, a atenderles sin recompensas de dinero. El presbítero del futuro debe ser desinteresado, debe derramar amor cósmico. Ser maestro para enseñar a pescar, a trabajar, a producir. No debe utilizar un lenguaje difícil cuando se comunica con el pueblo. La espiritualidad se debe lograr tratando que Jesús viva en nuestros corazones.

Mario: Como Jesús eligió a sus discípulos ayer, ahora también elige hoy día. En el

tiempo de Jesús algunos discípulos de Juan bautista pasaron a ser discípulos de él. Ellos se formaron durante algunos años en la práctica de la vida diaria, en el amor, la solidaridad y la oración. Tuvieron una formación informal disciplinada. El presbítero del futuro

debe tener un desprendimiento de las cosas materiales, sin apego a los bienes que causen escandalo a la comunidad. El presbítero del futuro debe formarse en la familia, en la comunidad viva, donde vive y experimenta la fe, la esperanza y la solidaridad.

La espiritualidad se debe encontrar en seguir el ejemplo de Jesús de amor al prójimo hasta dar la vida por él, en la oración diaria que

hacía en un lugar tranquilo.

Consideramos oprtuna e importante la opinión del obispo Leonidas Proaño, que en el libro: Creo en el hombre y en la comunidad, escrito en Riobamba, en el año de 1983, señaló: «Sobre la formación de los sacerdotes, la crisis del clero, la supresión de los seminarios menores y

mayores por falta de economía y personal, el equipo misionero.

Como muestra de las reuniones con los jóvenes aspirantes al sacerdocio presento las siguientes notas: ¿Que rasgos estamos descubriendo como distintivos del sacerdote del mañana?

Debemos ser curas desmitificados, encarnados e integrados en la comunidad. No ser considerados sagrados y sacralizados. Cultivar

una actitud de servicio al pueblo, particularmente a los pobres. Una vida de riesgo económico y social. No debemos considerarnos como clase sacerdotal. Colaborar en la educación del pueblo. Cultivar los valores humanos.

De acuerdo con el evangelio debemos

adquirir la capacidad de servicio a la comunidad, de buscar siempre la verdad, practicar la lealtad y sinceridad. Trabajar por la formación de las comunidades cristianas.»

Nota: Estas reflexiones cortas, sencillas, compartimos con nuestro amigo Julio Pérez Pinillos que hace unos días nos había solicitado.

Mario Mullo Sandoval



na de

dados

## CARTA DEL 14° ENCUENTRO REGIONAL DE LAS COMUNIDADES ECLESIALES DE BASE DEL MATO GROSSO

## «Vi y escuché los clamores de mi pueblo y bajé para liberarlo» (Ex. 3,7)

osotros, los participantes en el 14º Encuentro regional de las CEBs, procedentes de las diócesis de Juína, Sinop, Cáceres, Cuiabá, Primavera del Leste-Paranatinga, Rondonópolis-Guiratinga, Barra de Garças y de la Prelatura de Sao Felix de Araguaia, Goiania y Uruacu, nos reunimos en el Centro comunitario Tia Irene, en Sao Felix de Araguaia, del 7 al 10 de septiembre de 2017, para reflexionar y proponer acciones para hacer frente a los desafíos del mundo urbano y rural del Mato Grosso.

En las reflexiones, en las celebraciones, en los cantos y en los bailes, hicimos memoria de la

caminhada de nuestras comunidades, especialmente de la Prelatura de Sao Felix, que cargan en sus hombros la esperanza y el sueño de Jesús de Nazaret, junto a los demás obispos y diócesis que participaron en el

encuentro de una forma profunda.

Nuestra mirada se volvió hacia la realidad de nuestras ciudades y de nuestras comunidades urbanas y rurales, donde vemos crecer actividades que generan vida, pero también desde donde se escuchan los gritos de las aguas, de las selvas y de los montes, degradados por la polución de la tierra y de los ríos, por el agronegocio y por al latifundio depredador, por la implantación de magaproyectos, tales como la construcción de hidroeléctricas y como la expropiación de los bienes y de las riquezas naturales a manos de las empresas mineras y del capital financiero, nacional e internacional.

Escuchamos también el grito de los pueblos originarios, de las riberas y de los quilombos, que luchan por el sagrado derecho a la tierra; el grito de los jóvenes de las ciudades y del campo, de las mujeres, de las familias y de los



## 

empobrecidos de las periferias de nuestras ciudades, desfigurados por el hambre y por la discriminación étnico-racial y por el no reconocimiento de las diversidades culturales, por la violencia urbana y rural, por la falta de trabajo, de educación de calidad, de vivienda digna, de acceso a una sanidad pública de calidad, universal e integral.

Los gritos se hacen oír también en la resistencia de los pueblos, de las comunidades, de las organizaciones y de los movimientos sociales, que se organizan y proponen proyectos alternativos, como la agroecología, la agricultura familiar, la economía solidaria, los procesos educativos y formativos liberadores, la democratización de la tierra por medio de la reforma agraria, la democratización de los medios de comunicación, la participación en espacios de control y la propuesta de políticas públicas, la acogida de la diversidad cultural, de género y de orientación sexual. Está vivo y potente el grito de la juventud en pro del reconocimiento, cuidado y protagonismo pastoral y, sobre todo, en pro del fortalecimiento de la Pastoral Juvenil.

Mostramos nuestra indignación ante la situación política y económica, conducida por un Gobierno ilegítimo, que masacra al trabajador con las reformas de la seguridad social, asi como con una serie de retrocesos propuestos en las medidas provisionales que legalizan el desmantelamiento de la Amazonía y el reparto de las tierras. Por eso, se hace necesario una nueva conciencia ética y





política, que nos ayude a repensar el modelo socioeconómico y político que genera exclusión y muerte.

No podemos dejar de manifestar nuestra indignación ante la violencia contra los líderes campesinos e indígenas, luchadores y defensores de los derechos humanos, especialmente de Baixada Cuiabana. Repudiamos la matanza ocurrida en Colzina, donde perdieron la vida cruelmente nueve trabajadores y la de Pau d'Arco en Pará, asi como la violencia contra el pueblo Gamela en Maranhao.

Nos reafirmamos en la convicción de que las CEBs son portadoras de una nueva forma de ser Iglesia, que se expresa en la opción por los pobres y en el profetismo de una acción pastoral que va a donde está el pueblo. Una Iglesia caracterizada por el fortalecimiento de redes de comunidades y por la formación permanente de líderes, que necesita del apoyo incondicional de sus obispos y sacerdotes, para dar seguimiento a su misión transformadora de la realidad.

Regresamos a nuestras comunidades acompañados por la bendición del Dios de la vida y de la esperanza. Animados por el testimonio de los mártires de la caminhada y por el testimonio profético, amoroso y esperanzador de Pedro Casaldáliga. Con María, madre de Jesús de Nazaret y compañera de caminhada, en busca de otro mundo posible.

Amén, awire, axé, aleluya.

# Iglesia abierta

## Sínodo de la Amazonía: ¿Principio del fin del celibato obligatorio?

El papa Francisco anunció la celebración, en octubre de 2019, de un sínodo extraordinario de obispos para abordar los problemas de la región de la Amazonia, y especialmente de la población indígena.

Al término de la ceremonia de canonización de 35 nuevos santos en la plaza de San Pedro, Francisco explicó que este sínodo nace «de la petición de algunas Conferencias Episcopales de América Latina y de los pastores y fieles de tantas partes del mundo».

Declara el Papa: "Recogiendo el deseo de algunas Conferencias Episcopales de Américan Latina, así como la voz de diversos pastores y fieles de otras partes del mundo, he decidido convocar una Asamblea Especial del Sínodo de los Obispos para la Región Panamazónica, que tendrá lugar en Roma en el mes de octubre de 2019. El objeto principal de esta convocatoria es concretar nuevas

vías para la evangelización de aquella porción del Pueblo de Dios, especialmente de los indígenas, a menudo olvidados y sin la perspectiva de un futuro tranquilo, también como consecuencia de la crisis de la selva amazónica, pulmón de capital importancia para nuestro planeta".

«Que los nuevos santos intercedan por este evento eclesial para que, en el respeto de la belleza de la creación, todos los pueblos de la tierra adoren a Dios y que, iluminados por él, recorran caminos de justicia y paz», dijo Francisco, que este domingo hizo santos a tres niños indígenas mexicanos asesinados entre 1527 y 1529 por convertirse al cristianismo.

La convocatoria del sínodo está relacionada con el trabajo de la Red Eclesial PanAmazónica (REPAM), que se creó en Brasil en spetiembre de 2014 como respuesta a un discurso que había hecho el Papa a los obispos latinoamericanos (Celam)

## iglesia abierta

durante su visita para la Jornada Mundial de la Juventud, en julio de 2013. En ese discurso, había llamado la atención sobre la grave situación de la región amazónica.

La REPAM aglutina a 9 Cáritas nacionales, a la Confederación de Religiosos de América Latina y el Caribe junto a otras organizaciones de Iglesia, bajo la presidencia el brasileño Cláudio Hummes, el cardenal que se sentó junto a Jorge Bergoglio en el cónclave y que, al susurrarle aquel «No te olvides de los pobres», le animó a elegir el nombre de Francisco. Desde entonces, el Papa ha hecho de los pobres y la defensa de la creación dos ejes centrales de su magisterio, y también de su estrategia de diálogo con el mundo, uniendo a los más variopintos actores internacionales bajo una misma causa común

La idea de convocar un sínodo para la región de la Amazonia rondaba desde hace tiempo al papa Francisco, quien en sus viajes a Latinoamérica siempre ha defendido los derechos y la cultura de las poblaciones indígenas, así como ha expresado su preocupación y abogado por la defensa de la selva amazónica. La idea surgió después de la visita 'ad limina' que realizaron el pasado mayo los obispos peruanos al Papa y en la cual les expresó además su deseo de visitar el país.

El anuncio de este próximo sínodo en el Amazonas ha planteado varias preguntas: ¿no sería una forma inteligente de provocar un debate sobre la ordenación de los hombres casados? Si la hipótesis tiene en cuenta las realidades pastorales de esta región, se planteará la ordenación de hombres casados.

El el cardenal brasileño Claudio Hummes, quien desde hace mucho es amigo de Francisco y fue jefe de la oficina para el clero del Vaticano, está ejerciendo presión para que se permita la ordenación de hombres casados en el Amazonas, donde la Iglesia cuenta con alrededor de un sacerdote por cada 10 mil católicos.

La ordenación de hombres casados al sacerdocio y la consagración de mujeres al diaconado son las únicas soluciones posibles a la

escasez «horrenda» de sacerdotes en la Amazonia que implica que el 90% de los fieles en la región no tienen acceso a la eucaristía, y como tales han de abordarse en el Sínodo de los Obispos de la región Panamazónica a celebrarse en octubre de 2019, según ha sostenido el obispo de Xingu, monseñor Erwin Kräutler.

El obispo austriaco, el todavía secretario de la comisión del episcopado brasileño para la región amazónica, reveló a la agencia austriaca Kathpress el día después de la convocatoria del Sínodo por el Papa Francisco que en su mayor parte los católicos de la Amazonia solo tienen acceso a Liturgias de la Palabra, con lo cual -privados de la gracia del Sacramento- acuden cada vez más a las celebraciones de las comunidades protestantes evangélicas. «Apenas ven una diferencia entre sus Liturgias de la Palabra y las celebraciones dominicales evangélicas», lamentó Kräutler.

Francisco se ha mostrado particularmente abierto a recibir propuestas concretas para ordenar a hombres casados, y tiene sus preocupaciones pastorales sobre hombres que han dejado el ministerio para casarse. Ha mantenido una amistad con Clelia Luro viuda de Jerónimo Podestá, un amigo obispo que dejó el episcopado para casarse, y el año pasado pasó uno de sus viernes de perdón visitando a un hombre que había dejado el sacerdocio para tener familia.

Según estos antecedentes es lógico pensar que en el sínodo para la Amazonía se tendrá en cuenta la realidad actual, la escasez de sacerdotes, la riqueza católica y el derecho que tienen las comunidades a la eucaristía... como consecuencia plantear la ordenación de casados es una posibilidad cercana.

(Agencias y Redacción de TH)



## TRAS 500 AÑOS, AÑO DE LUTERO: PARA CREER, DIALOGAR, REFORMAR.

#### Xabier Pikaza

e llamaba Martin Luder (1483-1546), pero cambió el apellido, como hacían muchos otros por entonces, y empezó a firmar Luther, del griego/latín Eleutheros/Lutherus (Lutero), el hombre libre (como Eleuterio, en castellano), mostrando así que quería vivir en libertad, liberando así a la Iglesia de ciertas «añadiduras» que podían convertirla en esclava.

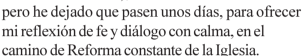
Quiso ser un «liberador», y lo fue en cierto sentido, poniendo de relieve la libertad interior de los creyentes, para ponerse en pie ante Dios y dialogar con él cara cara, por medio de Jesús, viviendo en fe, y para el amor, como había querido Pablo.

Fue un reformador cristiano, y su vida y obra ha marcado el nacimiento y despliegue del «protestantismo», como protesta contra cierto tipo de catolicismo... Pero su obra de liberador y reformador desde la fe (con sus grandes valores, pero también con sus riesgos) no es propiedad particular de los protestantes (aunque ellos le «deban» quizá más), sino un bien común para todos los cristianos (e incluso para los nos cristianos). Sin él, nuestra historia moderna hubiera sido distinta, sin duda más pobre.

No quiso cambiar la fe, sino ponerla en el centro de la vida cristiana,como había hecho Pablo. Por todo eso, a los quinientos años del comienzo de la Reforma (1517-2017), resulta necesario no sólo recordar a Lutero como uno de los «creadores» de la modernidad occidental, sino escucharle y caminar con él en línea de evangelio, de fe y de libertad.

La fecha de su decisión creyente fue el 31

de Octubre (cuando pegó/presentó en la puerta de la Iglesia sus tesis de reforma),





#### UN RECUERDO CATÓLICO

Por todo lo anterior, los católicos (precisamente por serlo) debemos recordar a Lutero, después de 500 años que han estado marcados sobre todo por enfrentamientos, por faltas de diálogo e incluso, a veces, por mentiras. Ha llegado la hora de dialogar con él y de recuperar al menos una parte de su propuesta y pensamiento.

No se trata de que los protestantes se vuelvan católicos como nosotros, ni de hacer que Lutero lo sea sin más, en sentido superficial, sino de que todos podamos caminar hacia el cristianismo verdadero de la fe y la comunión creyente, aprendiendo también (y mucho) de Lutero. Bien está él como está, y así queremos entenderle, dialogando con él, respetándole siempre, disentiendo a veces, para buscar juntos la verdad del evangelio, sabiendo que una forma de protesta (protestantismo) es siempre necesaria en la Iglesia, pues también Jesús fue protestante contra ciertas formas de judaísmo de su tiempo.

También a mí me han llamado más de una vez protestante, desde diversos ángulos, sobre todo por mi forma de entender la Biblia y por cierto modo de plantear los ministerios. Pero

## iglesia abierta

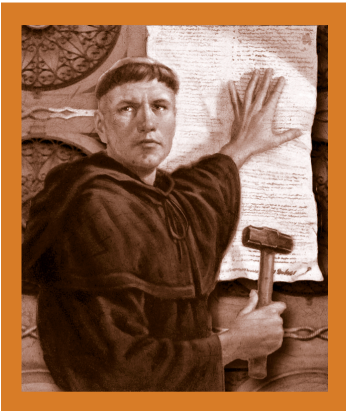
nunca he sentido ese juicio como insulto, pues Lutero no es mala compañía para andar por caminos de evangelio, aunque a su lado quiero recordar también a Juan de la Cruz e Ignacio de Loyola, dentro de la Iglesia Católica concreta, que es mi Iglesia, con sus antiguas y nuevas deficiencias.

Como verá el lector no soy luterano, pero tampoco (y mucho menos) enemigo de Lutero. Mi visión de la Iglesia es algo distinta de la suya, quizá también la forma de vivir los símbolos sacramentales y, sobre todo, la exigencia de un compromiso social del evangelio, que no nos ponga en manos de los antiguos o los nuevos príncipes sajones, hispanos o franceses. Pero sin su llamada a la libertad, sin su fe en el Cristo de la Cruz y su «evangelio» de Pablo yo no podría ser católico.

A partir de un primer momento de incertidumbre, Lutero y sus seguidores fueron desarrollando su propia teología y su visión de la iglesia, poniendo de relieve la experiencia de libertad interior de los cristianos y el don de la gracia de Dios, que llama de un modo personal a cada creyente, pidiéndole su respuesta personal.

En esa línea, frente a una «fe más eclesial», que parece fijada por las autoridades jerárquicas de la Iglesia Católica, Lutero habla de una «fe más personal», propia de cada creyente, que se pone en pie ante Dios para dialogar con él, que acoge la voz del Espíritu Santo y que puede interpretar por sí mismo las Escrituras y dogmas cristianos.

En ese contexto, a los quinientos años de las tesis de Lutero, lo que importa no es quedarse en las oposiciones, sino trazar y recorrer juntos caminos de evangelio, en este siglo XXI, necesitado de una fuerte Reforma, no sólo de los católicos, sino también de los protestantes, para retomar mejor la visión más profunda del proyecto de Lutero.



Era alemán, teólogo y religioso de la Orden de San Agustín y enseñaba Sagrada Escritura en la Universidad de Wittenberg y, tras un proceso de conversión y aceptación radical del cristianismo, en perspectiva de fe y de confianza radical en el Dios que perdona los pecados, inició la Reforma (que se llamará "protestante") clavando en la puerta de la Iglesia del Palacio de Wittenberg, el 31 de Octubre de 1517, las 95 tesis en las que presenta su visión sobre las indulgencias, el pecado original y otros temas discutidos de la teología y de la vida cristiana.

Inició así un camino de transformaciones que desembocó de hecho en la creación, al lado de la católica (y con el deseo de sustituirla), de una "nueva iglesia" (protestante, luterana), con la pretensión de ser la continuadora verdadera de la Iglesia Apostólica. Tradujo la Biblia al alemán, para uso devocional, teológico y litúrgico y lo hizo con tal creatividad que se le considera el iniciador (incluso el creador) del moderno idioma escrito del mundo germano.

http://blogs.periodistadigital.com/xpikaza.php/2017/11/13/p407397#more407397

# Testimonio

## Cati Villena

Moceop está presente en Justicia y Paz de Albacete. Justicia y Paz es miembro de REFUGIADOS ALBACETE. Os presentamos con interés este testimonio.

## Caravana Abriendo Fronteras 2017 Frontera Sur Melilla

legría e indignación eran las emociones que flotaban en el ambiente, en los alrededores del Congreso de los Diputados, en la mañana del sábado 15 de julio.

Alegría por el reencuentro, pues muchos de los miembros de la caravana, ya participaron el año pasado en la caravana «Abriendo Fronteras Grecia».

Indignación, pues la situación no ha mejorado ni un ápice. Este año nuestro destino es la frontera sur, en concreto Melilla.

La caravana inició su recorrido en Madrid. Más de 400 personas participamos en una cadena humana desde el Congreso de los Diputados hasta el Retiro donde nos esperaban los siete autobuses que forman parte de la caravana. Nuestro primer

destino Sevilla, allí nos concentramos ante el Parlamento Andaluz con un acto que contó con la presencia del Defensor del Pueblo Andaluz, Jesús Maeztu. repitiendo este cántico: «Dímelo tú, si crees que es normal que todas las fronteras estén siempre cerradas y cueste la vida entrar».

El domingo 16 iniciamos la jornada celebrando una asamblea de todos los territorios, en la que acordamos que nuestra caravana tiene un carácter pacifista y marcadamente feminista.

Nuestros objetivos quedan definidos:

En Melilla se visibiliza como en ningún otro lugar la sistemática violación de los Derechos Humanos que práctica el Estado Español en la frontera sur de Europa. Queremos ubicar en el debate público cuestiones tan relevantes como las violencias específicas que sufren las mujeres en el

## T | testimonio

proceso migratorio, la trata con fines de explotación sexual, las devoluciones en caliente (a todas luces ilegales, según la legislación internacional), las vallas con concertinas, la situación de las trabajadoras de hogar transfronterizas y las porteadoras, las pésimas condiciones del CETI de Melilla. La situación

condiciones del CETI de Melilla, la situación desesperada que viven las y los menores no acompañados que malviven en las calles de Melilla y la política de externalización de fronteras que práctica el Gobierno español y que la UE ha elegido como modelo, delegando en las autoridades marroquíes la salvaje represión a las personas

Esta situación no va a encontrar solución convirtiendo Melilla en una fortaleza inexpugnable, por ello solicitamos el restablecimiento de la legalidad

migrantes que intentan llegar a Europa.

y la puesta en marcha de una política migratoria diferente que respete los derechos humanos y atienda las causas reales que provocan este drama humano.

## Seguimos ruta....

Aprovechamos los desplazamientos en bus para formarnos. De camino a Algeciras, compañeras y compañeros de SOS

Racismo Madrid nos ponen al día de lo que está pasando en los CIES y CITES, donde sistemáticamente se están vulnerando los derechos de las personas migrantes.

Migrar es un derecho, no un delito y sin embargo en Europa tratamos como delincuentes a las personas que lo intentan.

Paramos en el CIE de Algeciras, como



suponíamos, no nos dejan entrar, pero nos concentramos en la puerta. Nos cuentan compañeros de Algeciras que el edificio es una antigua cárcel, se cerró hace años porque no reunía las condiciones mínimas de seguridad, se cae a pedazos; sin embargo, se ha vuelto a abrir para retener a migrantes en tránsito. El sindicato de

policía se quejó de las condiciones del edificio, pero parece que a nuestras autoridades no les importa que albergue a personas.

Nuestra segunda parada en un CIE es Tarifa. Es el punto más al sur del continente europeo y con la costa africana a la vista. Tampoco nos dejan acercarnos a esta cárcel. Efectivos de la Guardia Civil que nos acompañan «amablemente» a todas partes, nos impiden la entrada una vez más.

Allí, un grupo de compañeras y compañeros

simulan ser migrantes recién llegados a la playa de los Lances, por unos minutos sentimos en nuestra piel su terrible travesía y su miedo. Les seguimos en una marcha silenciosa recorriendo la playa de Tarifa hasta las puertas del CIE. Enmudecemos por las 20.000 personas desaparecidas en las costas españolas por

intentar alcanzar una vida mejor, una vida digna. La frase *«No queremos más sueños ahogados»* encabeza nuestra comitiva.



#### ¡Por fin llegamos a Melilla!

Muchas emociones entremezcladas: angustia, indignación, tristeza y sobre todo vergüenza. El día ha sido durísimo para nosotros por la falta de sueño, el cansancio y el calor. Y eso que sabemos que al

#### caravana

final del día tenemos un lugar más o menos agradable y seguro para dormir. Nos hace pensar en la desesperación que deben sentir aquellos que no saben ni cuándo ni dónde acabará su peregrinar.

El recibimiento en Melilla no ha sido caluroso, empezando por las declaraciones del

presidente de la ciudad autónoma, el señor Imbroda, que nos invitaba a seguir hacia el sur, y visitar los países de origen de la gente que espera para cruzar la frontera, alegando que en Melilla no se vulneran los derechos humanos. Pese a sus comentarios, hemos continuado con nuestras acciones, en la mañana comunicación con los medios, concentración de los caravaneros con performance y exposición fotográfica ambulante incluida y marcha hacia la playa.

Devastadora para nosotras ha sido la experiencia de la valla y de la frontera. La presión y la vigilancia policial sobre los miembros de la caravana, han tenido como consecuencia que apenas hayamos podido acercarnos a unos metros de la valla.

Hemos decidido entonces dividirnos para burlar la vigilancia e intentar cruzar la frontera como observadores por diferentes lugares.

Nosotros tres hemos optado por pasar a Marruecos por el paso fronterizo de Beni Enzar simulando ser turistas.

Allí hemos podido comprobar de primera mano cómo en una frontera española hay ciudadanos de primera (nosotros), ciudadanos de segunda (las mujeres transfronterizas) e incluso ciudadanos de tercera (las porteadoras) y de cómo se vulneran los derechos humanos de estas personas.





Bienvenidos Refugiados Albacete Esta mañana, al llegar a Melilla, hemos entregado los 350 euros que recogimos en Albacete para ayuda humanitaria de emergencia y socorro de las personas que resultan heridas o están enfermas en la

como animales de carga, entre empujones, insultos y amenazas. Vergüenza, es lo mínimo que se puede sentir. Sr Imbroda, aunque afirme lo contrario, hemos sido testigos de vulneración de los derechos

humanos en la frontera de Melilla.

La tarde nos ha reconfortado un poco, hemos compartido partido de futbol y merienda con los MENA (menores no acompañados), los chicos del CETI. Sus sonrisas nos han dado lecciones de dignidad y supervivencia en mayúscula.

Energía positiva que nos ha acompañado mientras acompañábamos a los chicos hasta las puertas del CETI. Otra dosis de vergonzante realidad, familias con niños, encerrados por el mero hecho de salir de sus países en busca de una vida mejor. Sus miradas se nos han quedado grabadas.

Anochece sentados en la playa, junto a la valla (con una puesta de sol espectacular) entablamos conversación con un chico que aparenta unos quince

o dieciséis años. En algo parecido al francés, que ninguno de los dos dominamos, nos cuenta que es marroquí, que duerme aquí en la playa, que su sueño es llegar a Madrid o Barcelona y que esta noche está especialmente preocupado con tanta policía alrededor, porque no es la primera vez que tiene problemas con ellos, ayer sin ir más lejos uno de ellos le golpeó. Está cerca del mar para conseguir cruzar en ferry hasta Málaga.



#### abriendo fronteras

Nos faltan palabras para

expresar lo que hemos visto

y sentido al cruzar la

frontera, a pie, entre

cientos de personas que

cargaban kilos y kilos de

mercancías encima, los

hacen pasar por un torno

estrecho para 'poder pasar

con un carro, tratados

demasiado

metálico

## T | testimonio

Efectivamente, cuando nos acercamos hasta el puerto vemos a varias decenas de niños pululando alrededor del ferry. Buscando la manera de colarse dentro para llegar a la península. Nos dicen que el año pasado cuatro niños murieron por intentar el viaje en los motores, en los rincones...en cualquier sitio.

## Niños de la calle en Melilla, en territorio español. Nuevamente vergüenza.

Aunque el cansancio empieza a hacer mella en nosotros, no queremos abandonar Melilla sin solidarizarnos con las compañeras porteadoras mediante una performance (*Una performance o* 

acción artística es una muestra escénica, muchas veces con un importante factor de improvisación, en la que la provocación o el asombro, así como el sentido de la estética, juegan un papel principal) en la que simulamos ser mujeres que cargan enormes bultos y fardos.

Hemos querido reivindicar mejores condiciones laborales y salariales para las mujeres transfronterizas que entran

cada día desde Marruecos para realizar tareas de limpieza y cuidados de personas y por la noche vuelven a cruzar la frontera para regresar a casa.

El otro colectivo de mujeres al que hemos querido visibilizar esta mañana son las porteadoras, que sufren marginación por ser mujeres, por ser marroquíes y por ser las trabajadoras con las peores condiciones laborales en esta ciudad, pues no son ni siquiera consideradas trabajadoras. Su tarea consiste en cruzar varias veces al día la frontera, cargadas con fardos que pueden llegar a pesar entre 50 y 80 kilos de mercancías por uno o dos euros el viaje, arriesgándose a ser maltratadas y vejadas por las autoridades fronterizas, algo que ocurre de una

manera habitual, y de lo que fuimos testigos en el paso de Beni Enzar.

Partimos de Melilla con una sensación agridulce: contentos y agradecidos a los organizadores de la caravana en esta ciudad y a las familias que nos han acompañado estos días y han hecho posible que veamos la verdadera cara de melilla, pero impotentes e indignados al ser testigos de lo dura que puede ser la vida para algunas personas en esta ciudad, especialmente para las mujeres.

Antes de regresar a casa hacemos una última parada en Almería, en el conocido como «mar de plástico». La experiencia de los invernaderos se resume en la siguiente frase: «sobrevivimos al mar

> para morir poco a poco en los invernaderos.» Solo encontramos chabolismo y condiciones de vida indignantes.

> En una mesa de debate con miembros de sindicatos y compañeros que trabajan para que se cumplan las condiciones salariales y laborales, nos dan una serie de datos que nos resultan increíbles: 9000 personas malviviendo del trabajo de los invernaderos, en condiciones de temperatura y dureza extremas, cobrando 32

euros, cuando el salario mínimo es de 46,95 euros. «es lo que hay» les dicen.

Un compañero nos cuenta como después de denunciar a la empresa por incumplimiento del convenio fueron despedidos. Él, da la cara pues ya no tiene nada que perder, el resto no vienen por miedo, piensan que si los ven con los miembros de la caravana los pueden despedir.

Una vez más vergüenza, demasiada vergüenza repartida por este mundo occidental.

Volvemos a casa, pero no es el final, no puede ser el final, después de lo que hemos visto y vivido. Trataremos desde nuestro pequeño rincón de ser la voz de estos «anawin».



# Un grano de sal



Domingo Pérez Bermejo Musicoterapeuta y cuentoterapeuta

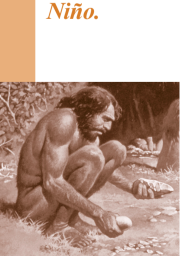
conciencia ciudadana una nueva sinfonía universal. hagamos caso al corazón. brotes de un nuevo paradigma.

La intención de estas páginas es compartir un sueño que ya es de mucha gente y emerge en forma de dispares y abundantes señales del nuevo paradigma que nos ayudará a comprender mejor el sentido y el valor del «Ser-Humano-en-la-Tierra», frente al actual paradigma que se deshace cada día más rápidamente de «la-Tierra-del-Ser-Humano». Y cualquier nacimiento exige un tiempo de gestación y un parto doloroso. Espero que sea una experiencia tan hermosa como la de imaginar a tu hija pariendo con dolor y esfuerzo y olvidarse rápidamente de ellos cuando la ves llorando de emoción al abrazar a la hermosa criatura que ha nacido.



### 1. EL NACIMIENTO DE MÚSICA

a pintar de colores un gran lienzo lanzando la pintura contra él mientras bailaba v golpeaba barras de metal entre sí. Y Musa terminó salpicada de pintura de muchos colores, cantando y bailando con



Niño, que es muy curioso por naturaleza, le preguntó a Hombre: ¿cómo nació música? Se puso Hombre muy serio y circunspecto y respondió: Pues la música nació del esfuerzo de Hombre por la supervivencia, procurando alimento y protección, utilizando todos los recursos que encontraba a su alcance.

A Niño no le gustó demasiado esa explicación, entre otras cosas porque no entendió nada de lo que le dijo Hombre. Y entonces se fue a preguntar a

A Niño no le gustó demasiado esa explicación, entre otras cosas porque no entendió nada de lo que le dijo Hombre. Y entonces se fue a preguntar a Musa, la madre de Música. que con tranquilidad y palabras claras le ofreció esta explicación: Una vez Hombre cogió unas piedras y aprendió con ellas a cazar arrojándolas a Animales y también aprendió a espantarlos haciendo ruido con ellas, chocándolas entre sí, golpeando en el suelo y en los troncos de los árboles. Durante el día, Musa se puso a jugar con Niño a imitar a Hombre cogiendo dos piedras que apenas podía sostener y las chocaba entre sí riéndose. Por la noche Hombre y Mujer se pusieron a chocar con Niño sus piedras y rieron. Niño, se echaba en brazos de Musa y se quedaba durmiendo feliz.

En otra ocasión Hombre descubrió que el ruido era más fuerte y asustaba más si la piedra la golpeabas contra los troncos de los árboles que estaban huecos. También se oía su sonido mucho más fuerte y más lejos. Y utilizó ese sonido para asustar, para llamar a otro Hombre, para cazar. Musa enseño a Niño a coger dos palos (era más fácil que coger dos piedras) y a golpearlos contra el tronco vacío que había traído Hombre. Por la noche Musa y Hombre cogieron también dos palos y comenzaron a golpear el tronco y a chillar de alegría.

Otra noche, después de una larga jornada de caza, Hombre y sus vecinos se juntaron a celebrar que habían cazado una gran pieza juntos y cocinaron entre todos un buen pedazo para comérselo en compañía. Niño y sus amigos (bajo la atenta mirada de Musa), después de cenar, cogieron los palos que utilizaban sus padres y comenzaron a jugar chocándolos entre sí, golpeando los troncos vacíos que tenían, los grandes huesos y los caparazones de tortugas. Hombre y sus amigos no se oían entre sí por culpa del ruido que hacían Niño y sus amigos, así que se pusieron a gritar contando lo que había sucedido ese día y, contagiados por el ritmo de los Niños, comenzaron a contarlo subiendo y bajando la voz e imitando el sonidos de los distintos animales. Musa, más atrevida, se levantó y comenzó a moverse al ritmo de los sonidos de Niño y de las voces de Hombre, contando con sus movimientos lo que Hombre contaban con sus voces. Al final, todos terminaron moviéndose al mismo compás alrededor del fuego, imitando al pájaro, al oso, al ciervo, al viento y a la lluvia.

Musa enseñó a Niño a hacer vibrar los arcos de Hombre. Y a Niño le gustaba el sonido que emitían cuando movía la tripa con sus pequeños dedos o la frotaba contra un tronco vacío. Y una noche de celebración de una gran cacería Musa trajo un tronco vacío al que había cubierto por una parte con una piel seca y tirante y lo golpeaba con un palo. Su sonido era impresionante

### una nueva sinfonía universal. hagamos caso al corazón brotes de un nuevo paradigma.

con menos esfuerzo y enseguida en cada casa había alguno.

También descubrió Musa que un hueso hueco con un agujero hacía un sonido que imitaba a los pájaros. Hombre, enseguida, lo utilizó para cazar aves que atraía con su sonido y también lo utilizaba para hacer señales de llamada o de ayuda. Y, como siempre, Niño (bajo la atenta mirada de Musa) aprendió que con más agujeros ese hueso podía imitar a más pájaros a la vez y era muy divertido. También aprendió a hacerlos con caña y ramas de los árboles.

Hombre descubrió que había sonidos terroríficos que llenaban de temor el corazón del hombre y construyó grandes tambores y grandes trompetas para utilizarlas para la guerra y sus grandes competiciones deportivas. Niño aprendió, bajo la atenta mirada de Musa, a construir tambores estrechos y anchos, de madera y de latón, con pieles fuertes y sonoras y delgadas y delicadas. Aprendió a construir silbatos agudos y graves y arcos con una y con muchas cuerdas. También aprendió a cantar, a bailar, a pintar, a esculpir, a escribir poemas...

Cuando llegó el momento oportuno, Musa le preguntó a Hombre: «¿Qué sonido tienen las estrellas... y la luna? Hombre la miró y le dijo: «Musa, ¡estás loca!». Y se marchó. Entonces Musa fue a preguntarle a Niño: «¿Qué sonido tienen las estrellas... y la luna?» Y Niño se puso a pintar de colores un gran lienzo lanzando la pintura contra él mientras bailaba y golpeaba barras de metal entre sí. Y Musa terminó salpicada de pintura de muchos colores, cantando y bailando con Niño.

En ese momento se produjo un gran destello en el jardín y apareció Música. Y nunca dejó de acompañar a Niño, a Musa y a Hombre.Niño sonrió a Musa, se echó (como siempre) en sus brazos y se quedó dormido profundamente.

Los sueños compartidos llegan siempre al corazón y provocan emociones: Los sueños son mitos privados; los mitos son sueños compartidos.

## 2. UN MUNDO FABULOSO, UN SUEÑO COMPARTIDO

Hemos comenzado inventándonos una fábula, o sea un relato fantástico, magnífico, quimérico, extraordinario de una realidad muy importante para este autor como es la Música. En ella profundizaremos más adelante.

Ahora nos vamos a detener un momento en esta forma de observar la realidad. Porque la fábula es una creación literaria donde se utilizan animales, seres especiales, animados o inanimados para transmitir una enseñanza moral. Pero también muchos la entienden como un relato falso, desprovisto de todo fundamento.

Por eso, hoy es difícil de elaborar un relato de la realidad en la que sus componentes fantásticos y extraordinarios tengan cabida si los aportas en mucha cantidad. Dejas (para quien te escucha o te lee) de contar una historia, de relatar unos hechos, para fabular.

Menos mal que hay grandes pensadores que luchan, piensan y escriben para reivindicar que el relato fabuloso no sea el «equivalente a una mera fantasía o una interpretación distorsionada de la realidad», sino un instrumento de nuestra inteligencia emocional que «se sirve de imágenes, símbolos, parábolas, cuentos y mitos para evocar sentimientos profundos, para expresar lo que da sentido y valor al ser humano».



## un grano de sal

El cuidado es «la verdadera esencia del ser humano»: El Cuidado. convertido en Cuidado Esencial. mantiene unidas esas polaridades y acompaña al Hombre en su continua construcción en la historia.

Aquello que «llega al corazón y provoca emociones», como nos dice muy bien Leonardo Boff en su precioso y minúsculo libro *El cuidado esencial*. Donde también nos recuerda aquella famosa frase de Joseph Campbell, gran conocedor de los mitos: «Los sueños son mitos privados; los mitos son sueños compartidos». (Boff, 2002, pág 43-ss)

Pues esa es la intención de estas páginas: compartir un sueño que ya es de mucha gente y emerge en forma de dispares y abundantes señales del nuevo paradigma que nos ayudará a comprender mejor el sentido y el valor del «Ser-Humano-en-la-Tierra», frente al actual paradigma que se deshace cada día más rápidamente de «la-Tierra-del-Ser-Humano». Y cualquier nacimiento exige un tiempo de gestación y un parto doloroso. Espero que sea una experiencia tan hermosa como la de imaginar a tu hija pariendo con dolor y esfuerzo y olvidarse rápidamente de ellos cuando la ves llorando de emoción al abrazar a la hermosa criatura que ha nacido. En fin, no podía faltar el brindis por todos los abuelos del mundo.

#### 3. EL NACIMIENTO DE HOMBRE-CUIDADO

El cuidado esencial de L. Boff, (2002, pág. 38) nos regala una versión libre en español de la fábula-mito del cuidado, o la Fabula de Higinio. Y sobre ella hace una magnífica disertación sobre el modo-de-ser-cuidado. Ésta es la fábula:

Cierto día, al atravesar un río, Cuidado encontró un trozo de barro. Y entonces tuvo una idea inspirada. Cogió un poco de barro y empezó a darle forma. Mientras contemplaba lo que había hecho, apareció Júpiter.

Cuidado le pidió que le soplara su espíritu. Y Júpiter lo hizo de buen grado. Sin embargo, cuando Cuidado quiso dar un nombre a la criatura que había modelado, Júpiter se lo prohibió. Exigió que se le impusiera su nombre.

Mientras Júpiter y Cuidado discutían, surgió, de repente, la Tierra. Y también ella quiso dar su nombre a la criatura, ya que había sido hecha de barro, material del cuerpo de la Tierra. Empezó entonces una fuerte discusión.

De común acuerdo, pidieron a Saturno que actuase como árbitro. Éste tomó la siguiente decisión, que pareció justa:

«Tú, Júpiter, le diste el espíritu; entonces, cuando muera esa criatura, se te devolverá ese espíritu.

Tú, Tierra, le diste el cuerpo; por lo tanto, también se te devolverá el cuerpo cuando muera esa criatura.

Pero como tú, Cuidado, fuiste el primero, el que modelaste a la criatura, la tendrás bajo tus cuidados mientras viva.

Y ya que entre vosotros hay una acalorada discusión en cuanto al nombre, decido yo: esta criatura se llamará Hombre, es decir, hecha de **humus**, que significa tierra fértil».

Para Boff el cuidado es «la verdadera esencia del ser humano». Y a partir de un concienzudo análisis de los actores y las circunstancias de esta fábula elabora unas magníficas reflexiones, en las que intenta desgranar lo que significa ser utópico



#### una nueva sinfonía universal. hagamos caso al corazón brotes de un nuevo paradigma.

e histórico-temporal (Saturno), impulsado hacia la trascendencia (Júpiter), sintiendo el peso de la tierra (Tellus). El Cuidado, convertido en Cuidado Esencial, mantiene unidas esas polaridades y acompaña al Hombre en su continua construcción en la historia.

\*\*Tealidad es que hay\*\*

Al terminar su capítulo sobre las dimensiones del Cuidado, Boff concluye: «En última instancia, somos un proyecto infinito. Y el infinito desequilibra cualquier síntesis. Nos obliga a comprender nuestra condición de sistema abierto, siempre dispuesto a incorporar nuevas realidades y a llevar a cabo nuevas síntesis... El cuidado es el camino histórico-utópico de la síntesis posible para nuestra finitud. Por eso es el *ethos\** fundamental, la clave descifradora de lo humano y de sus virtualidades». (Ib., pág 68)

4. «MODO-DE-SER-CUIDADO» VERSUS «MODO-DE-SER-TRABAJO»

Toda nuestra historia conocida y desconocida está siempre en construcción. Nuestra realidad humana se debate, según Boff, entre dos «formas-de-ser-en-el-mundo», dos formas de existir y coexistir con todas las cosas. En principio el «modo-de-ser-trabajo» tenía una forma de *inter-actuación*, donde el ser humano trataba a la naturaleza con veneración y solo utilizaba de ella lo que necesitaba para tener una existencia más segura y placentera. Posteriormente se convirtió en una forma de *intervención*, donde la lógica era «situarse *sobre* las cosas para dominarlas y ponerlas al servicio de los intereses personales y colectivos».

Es nuestra dimensión masculina (en el hombre y la mujer) la que muestra una actitud de trabajo-poder, que compartimenta, utiliza la violencia, intenta conocer y conquistar y «hominizarlo todo» y que hoy (partiendo del neolítico) ha alcanzado su máxima expresión.

Frente a este «modo-de-ser-en-el-mundo» se sitúa el «modo-de-ser-cuidado» en el que el hombre no se relaciona con la tierra en forma de sujeto-objeto, sino como sujeto-sujeto, capaz de llegar a una gran intimidad con todas las cosas y todos los seres vivos, acogiendo, respetando, sintonizando con ellas, alcanzando la armonía.

En definitiva, en el «modo-de-ser-cuidado», «en lugar de agresividad, hay convivencia amorosa. En vez de dominación, hay compañía afectuosa, al lado de y junto con los otros».

Pero la realidad es que hay un fuerte enfrentamiento entre los dos modos de ser, más todavía, existe una dictadura del «modo-de-ser-trabajo-dominación» que difama el cuidado como feminización de lo humano, como «estorbo para la objetividad y la eficacia», de tal forma que está conduciendo a la humanidad a límites insospechados por culpa de la «voracidad productivista» y es urgente asociar trabajo y cuidado si no queremos causar un daño irreparable a nuestra Casa Común.

Frente al modelo que proclama «la-Tierra-del-Ser-Humano», el «modo-de-ser-Cuidado», que nunca ha cesado de crecer en el ser humano hace una reivindicación y una llamada urgente al modelo «el-Ser-Humano-en-la-tierra» y que Boff expresa con estas palabras:

que hay un fuerte enfrentamiento entre los dos modos de ser. más todavia. existe una dictadura del «modo-de-sertrabajodominación» que difama el cuidado como feminización de lo humano.



## un grano de sal

ΤН

Hay que tener la sensibilidad, la delicadeza. el cuidado de acercarse v sentir SUS vibraciones v sonidos propios v relacionarse desde ahí con esta realidad con la que

«Hay que poner cuidado en todo. Para eso urge desarrollar la dimensión de *ánima* que tenemos dentro. Eso significa reconocer pleno derecho a nuestra capacidad de sentir al otro, de tener compasión de todos los seres que sufren, humanos y no humanos, de obedecer más la lógica del corazón, de la cordialidad y de la delicadeza que la lógica de la conquista y del uso utilitario de las cosas». (Ib., pág. 84)

## 5. ESPECIALISTAS EN ARMÓNICOS, LA ESCUCHA ESENCIAL

Ahora es un buen momento para retomar el relato primero sobre el nacimiento de Música. En este relato son evidentes los dos modos-de-ser-en-el-mundo que hemos repasado de la mano de Boff.

Siguiendo con la nomenclatura que utiliza Boff, podríamos decir que Hombre representa al ser humano que adopta «la-forma-de-ser-trabajo» que interactúa primero e interviene después imponiendo su lógica. Niño es el ser humano que adopta «la-forma-de-ser-cuidado», el ser humano en continua construcción. Musa es el Cuidado que toma la forma de «escucha esencial», capaz de sentir la naturaleza profunda de los seres vivos y las cosas y de hacer brotar de ellas su «sonido esencial». O dicho en analogía musical, la que enseña a Niño a escuchar «los armónicos del corazón» de personas y cosas.

Cuando te acercas con reverencia y cuidado a la realidad eres capaz de distinguir una variedad y riqueza de sonidos difícilmente perceptibles si para ti el sentido de la realidad es utilizarla.

Para comprender esta analogía, tendríamos que recordar que técnicamente el armónico es la onda que emite una fuente sonora (voz, instrumento, objeto...) y que interactuamos. por su altura, su amplitud y su timbre somos capaces de identificarla, diferenciándola de otras. La misma nota emitida por un piano, un clarinete, una guitarra o una voz tienen una onda común igual, su frecuencia, pero los otros armónicos que la acompañan (volumen, amplitud, altura...) le dan un timbre diferente que hace a cada fuente sonora peculiar. Ni siquiera dos instrumentos iguales tienen los mismos armónicos, aunque los haya construido el mismo artesano.

De la misma manera, una persona es profundamente distinta a otra persona, un perro a su hermano de camada, una margarita a las otras margaritas de un prado, una piedra a otra piedra. Hay que tener la sensibilidad, la delicadeza, el cuidado de acercarse y sentir sus vibraciones y sonidos propios y relacionarse desde ahí con esta realidad con la que interactuamos.

En nuestro relato, Musa acompaña a Niño en un proceso de entrenamiento con el que incrementa su capacidad para descubrir una gama de «armónicos» cada vez más amplia y profunda. Es el arte de escuchar con el corazón, el arte de ser capaz de «resonar» con los seres y las cosas con los que nos relacionamos.

La Música surge, al fin, en un corazón afinado (y afinándose continuamente) para escuchar, contemplar, sentir, acompañar, amplificar, facilitar y celebrar la expresión de los «armónicos del corazón» de cada uno de los seres, personas o cosas con los que nos relacionamos. Y con esta expresión de sentimientos y emociones surge siempre la alegría compartida.



La actitud de sentir con cuidado, de la escucha esencial, requiere, evidentemente, un des-aprender para aprender en un nuevo proceso pedagógico donde todas nuestras instituciones y personas queden empapadas de este nuevo paradigma en el que lo imprescindible no es saber sino sentir, más la compasión que la comprensión, más la ternura que individualismo, más la coexistencia pacífica que prosociales, la dominación

6. LA CULTURA DEL CUIDADO, LA EDUCACIÓN PROSOCIAL

Durante muchos años, el profesor Robert Roche y su equipo han profundizado en la historia y definición de la prosocialidad para convertir todo su trabajo en una propuesta educativa cuyo objetivo es conseguir personas y sociedades prosociales. Esta propuesta es la que ha marcado de una forma definitiva mi trabajo musicoterapéutico y que considero de gran valor para todos aquellos que intervienen en los campos de la educación, la salud, la política o la economía (familias, profesionales, instituciones).

Los comportamientos prosociales, según Roche, son todos «aquellos comportamientos que, sin la búsqueda de recompensas externas, favorecen a otras personas, grupos o metas sociales y aumentan la probabilidad de generar una reciprocidad positiva, de calidad y solidaria en las relaciones interpersonales o sociales consecuentes, salvaguardando la identidad, creatividad e iniciativa de las personas o grupos implicados (Roche, 1991)» (Roche, 2002, pag.16).

Sigue señalando que hay una serie de variables que intervienen en la aparición de comportamientos prosociales, y que Roche llama «Factores para la optimización de la prosocialidad» base de su programa educativo (Roche, 2002, pág. 43 y ss). Reproduzco su encabezamiento para que se vislumbre la minuciosa propuesta educativa que se propone. Los cinco últimos factores están dirigidos fundamentalmente a los educadores que introducirán estos factores.

- **1. Dignidad y valor de la persona.** Autoestima y heteroestima. El yo. El otro. El tú. El entorno. Lo colectivo. La sociedad.
- **2.** Actitudes y habilidades y de relación interpersonal. La mirada. La sonrisa. La escucha. Los saludos. La pregunta. Agradecer. Inicio a la conversación.
  - 3. Valoración positiva del comportamiento de los demás. Los elogios.
- **4. Creatividad e Iniciativa prosociales.** Resolución de problemas y tareas. Análisis prosocial de las alternativas. Toma de decisiones personales y participación en las colectivas.
- **5. Comunicación.** Revelación de los propios sentimientos. El trato. La conversación.
  - 6. Empatía interpersonal y social.
- **7.** La asertividad prosocial. Autocontrol y resolución de la agresividad y de la competitividad. Conflictos con los demás.
  - 8. Modelos prosociales reales y en la imagen.

Los prosociales. sin la búsqueda de recompensas externas, favorecen a otras personas, grupos o metas sociales v aumentan probabilidad de generar una reciprocidad positiva.

## EDUCACIÓN PROSOCIAL

Educar en el servicio a los demás

## un grano de sal

Cualquier
propuesta
creativa
y,
en especial,
la música,
abre
nuestro
especial baúl
de la
creatividad
y desencadena
la iniciativa
prosocial.

- **9. La ayuda.** El dar. El compartir. Responsabilidad y cuidado de los demás. La cooperación. La amistad. La reciprocidad.
- **10. Prosocialidad colectiva y compleja.** La solidaridad. Afrontar dificultades sociales. La denuncia social. La desobediencia civil. La no violencia.
  - 11. Aceptación y afecto expresado.
  - 12. Atribución de la prosocialidad.
  - 13. Disciplina inductiva.
  - 14. Exhortación a la prosocialidad.
  - 15. Refuerzo de la prosocialidad.

Roche presenta un proyecto de educación referido a las relaciones humanas. Considero que es absolutamente necesario extender y entender estas relaciones con las personas y con la naturaleza de la que formamos parte. Me detendré en alguno de estos factores que considero, por mi experiencia de intervención musicoterapéutica, fundamentales para la propagación de esta «forma-de-ser-Prosocial-en-la-Naturaleza». Y lo haré tratando de profundizar en la *escucha esencial* de la que antes hemos hablado y que analógica y poéticamente llamamos «escuchar los armónicos del corazón».

#### 7. LA ESCUCHA CREATIVA

En el esquema de Roche, la variable 4 es «La creatividad y la iniciativa prosociales». (Roche, 2002, pág 101 y ss). El valor de su propuesta estriba, desde mi punto de vista, en todos los factores que asocia a la creatividad, en su intento de construir un itinerario educativo para descubrir, hacer crecer y reforzar ese principio creativo que toda persona posee.

Entre ellos encontramos la sensibilidad y la curiosidad, el interés por buscar y descubrir, por lo nuevo, sorprendiéndose y gozando con cada descubrimiento. También está la capacidad de observación utilizando todos nuestros sentidos para valorar lo que los demás no ven, hallando atributos a todos los objetos y personas. Por supuesto, está la *imaginación*, que nos empuja a arriesgarnos con nuevas ideas y modos de afrontar la realidad. También son necesarias concentración y comprensión, pues hace falta un trabajo individual riguroso y persistencia en el proceso de búsqueda que culminará en hallazgos sorprendentes. Igualmente importante es la flexibilidad, que se consigue con empatía cognitiva y emocional, trabajando la movilidad del pensamiento, abordajes de problemas de forma flexible, desde diferentes puntos de vista. La capacidad de relacionar, de realizar asociaciones entre ideas distantes, convencernos de que sabemos mucho más de lo que pensamos. La originalidad, que surge de la capacidad de hacer preguntas, jugar con los elementos, «volver conocido lo extraño, volver extraño lo conocido». La creatividad requiere también mucha independencia, tener profunda conciencia de nuestra intrínseca libertad, no ser conformista, no estar excesivamente preocupado por la aceptación de los demás y tener firme confianza en su propia capacidad. Es muy importante, no tener temor a lo desconocido, aguantar ambigüedades, no obsesionarse con el



### una nueva sinfonía universal. hagamos caso al corazón brotes de un nuevo paradigma.

orden, generar ideas en vez de juzgarlas, dejar fluir la fantasía y la reflexión, cooperar y confiar en los amigos y colegas. *Aceptar el conflicto*, la crisis, como oportunidad para cambiar, para crecer. Es importante trabajar también la *fluidez de ideas y palabras*, como motor para relacionar, para encontrar la originalidad. En definitiva, *tener iniciativa y asertividad*, que exige convicción y energía, y *experimentar*, que exige espacios, ambientes y tiempos para probar. Por último, es importante tener la *habilidad de resolver problemas interpersonales*, lo que nos ayudará a conseguir una personalidad prosocial.

Cualquier propuesta creativa y, en especial, la música, abre inmediatamente nuestro especial baúl de la creatividad y desencadena la iniciativa prosocial. Y ese proceso, como pasa en nuestra fábula primera, desencadena el aprendizaje, el encuentro, la alegría y la fiesta.

#### 8. LA ESCUCHA EMOCIONANTE

La neurociencia y la neuroeducación avalan todo lo que hemos dicho hasta ahora. De forma rotunda lo expresa Begoña Ibarrola, psicóloga, musicoterapeuta, experta en programas de inteligencia emocional y escritora de cuentos: «No se puede aprender ni se puede transmitir ningún concepto ni valor si no hay emoción, si el corazón no queda tocado, y todas las investigaciones neurológicas nos dicen que todo aquello que se aprende con emoción queda grabado para siempre en el cerebro» (Ibarrola, 2013, pág. 169).

Pero no todas las emociones nos ayudan a aprender. El miedo, la envidia, la ansiedad, el aburrimiento, son sentimientos limitadores y una fuerte distorsión de nuestra capacidad de aprendizaje. Es más, según Humberto Maturana «sólo el amor expande la inteligencia, al ensanchar el espacio de relaciones en el cual opera el niño, ampliando su ámbito de lo posible» (Ib., pág. 169-170).

Aunque Ibarrola propone unas preguntas dirigidas a los docentes profesionales, esas preguntas podemos extenderlas a los profesionales de otras áreas como el área de la salud, el área de la política, el área de la economía y las transacciones económicas, el área de la ecología y también a madres y padres, familias, barrios, ayuntamientos. Si las recreásemos, podrían ser algo así como: ¿quiero a mis vecinos, a mis alumnos, a mis contrincantes políticos, a este planeta, a mis hijos?, ¿me ocupo de descubrir la pasión que hay en ellos?, ¿sonrío a todos y cada uno de los seres y cosas de este planeta?, ¿hago lo suficiente porque sepan el amor que les tengo?, ¿siento que mi esfuerzo principal y prioritario es el desarrollo como personas de los que me rodean y de un cuidado exquisito de nuestro Planeta?

Plantear estas preguntas con la que está cayendo en España y a nivel mundial podría parecer una broma. Y más, cuando (sigue proponiendo Ibarrola), los estados emocionales que nos enseñan a aprender son la confianza en uno mismo, el entusiasmo por aprender, la confianza en los demás, la expectación y el asombro, la sensación de triunfo y la curiosidad.

Pero qué otra cosa hemos de hacer, acaso rendirnos ante una economía, una política, una educación y un orden nacional y mundial que provoca lo que Ibarrola señala como emociones y estados emocionales que dificultan el aprender como son

No se puede aprender ni se puede transmitir ningún concepto ni valor si no hay emoción, si el corazón no queda tocado.



### un grano de sal

La escucha emocionante exige corazones que sintonicen con el entusiasmo y la persistencia ante los contratiempos y nos dotemos de una buena dosis de resiliencia.

el miedo y la ansiedad, la ira y el enfado, la culpabilidad, la envidia y los celos, el aburrimiento y la tensión.

¿Entonces? Pues entonces hemos de recrear, reeducar, reconstruir una economía, una política, una educación y un orden nacional y mundial que entienda que la escucha emocionante exige de corazones que sintonicen con el entusiasmo y la persistencia ante los contratiempos y nos dotemos de una buena dosis de resiliencia y una buena dosis de amor para responder positivamente ante los impulsos negativos de una dinámica social y planetaria que nos aboca al precipicio, una dinámica calculada e impulsada por una increíble minoría insaciable de poder e inmoral.

### el entusiasmo 9. LA ESCUCHA POSITIVA

Felicidad, fluir, sentido, amor, gratitud, logros, crecimiento y mejora de las relaciones, son, según Martín E.P. Seligman los elementos de la psicología positiva que, como el propio autor define, es una «conmoción tectónica en la psicología llamada psicología positiva: un movimiento científico y profesional. En 1998, en calidad e presidente de la Asociación Americana de Psicología (APA), insté a la psicología a completar su encomiable objetivo con otro nuevo: analizar qué hace que valga la pena vivir y desarrollar una existencia que permita llevar una vida plena» (Seligman, 2011, pág. 16).

Como bien dice Seligman, no hay atajos para aprender a fluir. Es necesario identificar las fortalezas de cada uno como camino para aprender a fluir, entendido como la absorbente sensación de que se ha parado el tiempo en una actividad que estás realizando.

Aprender a identificar las fortalezas de cada uno, ayudar a que otros las descubran también es otro de los aprendizajes que este nuevo paradigma emergente nos ofrece. Y si hago caso a mi experiencia de estos últimos tres años, cuando la escucha positiva se centra en identificar las fortalezas propias y en ayudar a los demás a que hagan lo mismo, los «armónicos del corazón» se hacen mucho más patentes y es más fácil ayudara a las personas a conseguir un grado de bienestar mayor. Da lo mismo que sean niños de 0 a 3 años, personas con enfermedad mental grave, mayores con alzheimer, discapacitados, mayores residentes o embarazadas y sus parejas. Da lo mismo, cuando tu atención o tu escucha se centra en sus fortalezas, la sintonía es mucho más nítida y profunda.

#### 10. LA ESCUCHA CORDIAL



Para terminar, ofrecemos un ejemplo de escucha cordial (desde el corazón), convirtiendo en arte, en expresión hermosa y bella cualquier realidad o quehacer de nuestra vida y que surgió en el trabajo en un Centro de Mayores. Son una definición muy reducida de las fortalezas que señala Selligman en su libro «La auténtica felicidad» (Seligman, 2015, pág 207-ss), acompañadas de un «arte del corazón». Animo a quien lea estas líneas para seguir aumentando el listado, será un buen ejercicio de *escucha esencial*.

### una nueva sinfonía universal. hagamos caso al corazón brotes de un nuevo paradigma.

#### 1.1 Sabiduría y conocimiento

1) Creatividad: pensar en formas nuevas y productivas de hacer las cosas.

**RecreARTE:** Arte de hacer las cosas con formas nuevas y creativas y sentarte a gozar de lo que has hecho.

2) Curiosidad: tener interés sobre todas las experiencias que están teniendo lugar

*InteresARTE:* Arte del corazón curioso, atento a todo lo que pasa a su alrededor, capaz de descubrir perlas preciosas en cualquier rincón.

*3) Apertura de mente*: pensar en las cosas con profundidad y desde todos los ángulos.

**ProfundizARTE:** Arte de no precipitarse, de reconocer todos los pliegues de la existencia, de ser capaz de cambiar de opinión, de tener apertura de mente.

*4) Amor al aprendizaje:* buscar el desarrollo de nuevas destrezas, temas y cuerpos de conocimiento.

**DesarrollARTE:** Arte de mudar la piel vieja del corazón cada primavera y renovar el amor por seguir aprendiendo de la vida.

5) **Perspectiva**: ser capaz de proporcionar sabios consejos para otros.

AconsejARTE: Arte del corazón verdaderamente sabio, capaz de ofrecer su visión de la vida para que los demás aprenda a encontrarle sentido a la suya.

#### 1.2. Coraje:

6) Autenticidad: decir la verdad y presentarse a uno mismo de una forma genuina.

**PresentARTE:** Arte de quien es y vive de forma auténtica y genuina, es sincera y fiel a sí misma.

7) Valor: no amedrentarse ante la amenaza, el desafío, la dificultad o el dolor.

**DesafiARTE:** Arte de tener el valor de no huir ante el dolor, la amenaza o la dificultad y afrontarlas con dignidad y alegría.

8) Persistencia: finalizar lo que uno empieza.

FinalizARTE: Arte de la persistencia, de finalizar lo que se empieza siendo flexible, realista y no perfeccionista.

9) Vitalidad: acercarse a la vida con excitación y energía.

AcercARTE: Arte de sentir el corazón excitado y lleno de vida cada vez que despiertas a un nuevo día.

#### 1. 3. Humanidad:

10) **Bondad**: hacer favores y ayudar a los demás.

AyudARTE: Arte de sonreír mirando a los ojos de la persona a la que quiere transmitir la fuerza suficiente para que se levante y alargar las manos para invitarla a caminar.

11) Amor: valorar las relaciones cercanas con los demás.

AmARTE: Arte de cultivar confiadamente la tierra fecunda de tu corazón con los pequeños detalles-semilla de cada día.

Recrearte,
interesarte,
profundizarte,
desarrollarte,
aconsejarte,
presentarte,
desafiarte,
acercarte...



### ТΗ

### un grano de sal

12) Inteligencia social: ser consciente de los motivos y sentimientos de uno mismo y los demás.

SintonizARTE: Arte de componer una canción con tus verdaderos motivos y sentimientos, escuchando el leve roce de tus pies cuando te acercas.

#### 1.4. Justicia:

1 3) **Justicia**: tratar a todo el mundo de igual forma de acuerdo a las nociones de justicia y equidad.

**IgualARTE:** Arte de tomarse el bienestar ajeno tan en serio como el tuyo, dejando el corazón abierto a la justicia y la equidad.

14) Liderazgo: organizar actividades de grupo y conseguir que sucedan.

OrganizARTE: Arte de ser humano, efectivo y afectivo dirigiendo, organizando, dinamizando para que fluya la vida.

15) **Trabajo en equipo**: trabajar bien como miembro de un grupo o equipo. **EquipARTE:** Arte de la lealtad, la dedicación y el trabajo duro para que el grupo alcance sus metas.

#### 1.5. Contención:

16) Capacidad de perdonar: perdonar a aquellos que nos han hecho daño. PerdonARTE: Arte de la segunda oportunidad, de la clemencia, la benevolencia, la amabilidad, la generosidad.

17) Modestia: dejar que los logros propios hablen por sí mismos.

LogrARTE: Arte de tener aspiraciones, celebrar los éxitos o encajar las derrotas sin utilizar altavoces, simplemente abriendo la ventana a la brisa de la vida.

18) **Prudencia**: ser cauteloso, no diciendo cosas de las que luego uno se podría arrepentir.

**ReflexionARTE:** Arte de alcanzar el futuro cuidando cada paso que voy dando en el presente.

#### Bibliografía citada:

Boff, L. (2002). *El Cuidado Esencial*. Madrid: Editorial Trotta Ibarrola, B. (2013). Aprendizaje emocionante. Neurociencia para el aula. Madrid: SM

Pérez Bermejo, D. (2011a). *Programa de Intervención Musicoterapéutica breve para el Incremento de la prosocialidad, dentro del programa de Acción Tutorial*. Publicado en «Rincón de las Tesinas»: http://www.isep.es/master\_en\_musicoterapia/

Roche Olivar, R. (1995). *Psicología y Educación para la Prosocialidad*. Bellaterra: Servei de Publicacions Universitat Autònoma de Barcelona.

Seligman, M.E.P. (2011). *La vida que florece*. Barcelona: Ediciones B Seligman, M.E.P. (2015), *La auténtica felicidad*. Barcelona: Ediciones B



# Sacramentos de la vida

Andrés Muñoz



### UNA ESCUELA DE CUIDADO

a discapacidad es la escuela del cuidado. Vivir cerca, vivir con, convivir, trabaiar con discapacitAdos ha supuesto para muchos profesionales un aprendizaje de vida. También para padres o hijos que tienen que hacerse cargo de familiares con sus limitaciones fisicas, síquicas o sensoriales. Ayudar, acompañar, y respetar, a personas necesitadas es un reto y, a la vez, un acto de justicia. El cuidado está ligado a la justicia social, porque es dedicar las fuerzas y el presupuesto personal y público al servicio de los que menos cuentan y pueden y de los menos productivos. Cuidar no sale gratis, pero tampoco se le puede poner solo en el capítulo de gastos y cargas sociales de los presupuestos sino como una inversión en humanidad y dignidad.

El mundo de la discapacidad es uno de los mundos más reales y sensibles ante los que no vale mirar para otro lado. Es una urgencia comunitaria que hay que darle solución.

Quiero presentar la experiencia de un grupo de trabajadores con los que he compartido 28 años de cuidador de niños discapacitados. Junto a los padres éramos los pilares del cuidado. Una experiencia humana y laboral intensa e importante.

### AÑOS 70

Todo comenzó allá por octubre de 1976 en un colegio- residencia de Madrid, que por entonces fue anunciado así en la prensa: «El Centro de Paralíticos Cerebrales, un hito en la atención sanitaria de los subnormales»

«Un centro para paralíticos cerebrales y subnormales en general, funciona por primera vez este curso en Madrid y está a punto de ser inaugurado. El centro tiene capacidad para trescientos alumnos. Este colegio no pasa de ser una pequeña tabla a la que poder agarrarse unos cuantos de los miles de deficientes que naufragan

### sacramentos de la vida



en el océano de la marginación española. El próximo martes, día 26, es el Día del Subnormal. De unos años a esta parte, la sociedad parece especialmente preocupada por el mundo de la infancia, aunque al cabo de los pomposos días específicos. las semanas específicas, las declaraciones de derechos rimbombantes. apenas queda nada. Con motivo de esta Semana del Subnormal v de este próximo Día del Subnormal. ELpublicó recientemente (ver

número del 15 de abril) un informe sobre la situación actual, en el que se aportaba una cifra aproximada de los deficientes mentales en España: 350.000».

«En cuanto al cometido estrictamente pedagógico, el centro se ocupa primordialmente de niños paralíticos cerebrales, mongólicos y oligofrénicos en sus cuatro grados, profundos, severos, medios y ligeros. Un 80 %, paralíticos

cerebrales, y un 20 % mongólicos y oligofrénicos. Está dedicado a ambos sexos y cubre las edades de dos a dieciocho años».

«A muchos de ellos les dan de comer jóvenes cuidadoras, con una paciencia tremenda».

«El Colegio de los Santos Niños Justo y Pastor, ha sido promocionado por la Asociación de Padres de Niños Afectados de Parálisis Cerebral y Subnormales en General (Pacys).

He copiado la información tal cual salió a la opinión pública. En ella se puede apreciar cómo era la situación de atención y cuidado a los



niños discapacitados, la sensibilidad social ante el problema y hasta el lenguaje para hoy obsoleto y cuasi ofensivo.

Este Centro de Educación Especial fue pionero en el cuidado de niños discapacitados y la primera ayuda a unos padres que se sentían impotentes para llevar solos la carga de la discapacidad de sus hijos, que en esos tiempos todavía estaban semiocultos por considerarse en ciertos ambientes sociales la deficiencia o discapacidad como algo vergonzante.

Aunque tenían ayudas estatales eran iniciativas de asociaciones de padres que *ladrillo a ladrillo* iban haciendo posible una mejor calidad de vida de sus hijos.

#### **PADRES**

Ser padre de un niño discapacitado suponía en tiempos pasados, pero también hoy, aceptar la

situación de limitación del hijo, cosa que no es fácil, en principio. Incluso hay que superar una segunda etapa de ira, rebelión y otro paso de concienciación de que la crianza va a suponer un trabajo y esfuerzo extra. Lo sensato es ni dramatismo ni sublimación.

Los trabajadores veíamos y vivíamos de cerca esta dificil situación familiar. Recibíamos la confesión de muchos padres que nos decían que el tener un hijo «deficiente» era un estímulo y un refuerzo para la vida. Estoy recordando frases de padres que en un principio me sonaban mal,



huecas, artificiales e incluso como falsos consuelos. Frases como «mi hijo ha sido una bendición de Dios», la discapacidad de mi hijo ha salvado mi matrimonio», mi hijo es el hijo del doble amor»,

Después con el día a día, viendo la entrega de estos padres, conviviendo personalmente con los chicos y chicas he comprendido que esas frases eran fruto de unos sentimientos y aceptaciones sinceras y profundas. Y para muestra un botón: Mercedes madre mayor de un hijo con parálisis cerebral estaba dedicada en cuerpo y alma a Jesús, pudiendo con todas las demás obligaciones de familia; venía todas las semanas varias veces a la residencia, cuidaba de la ropa, del aseo, de la terapia y sobre todo, del estado de ánimo de su hijo «preferido» como ella decía; lo jaleaba, le hacía reír, le cantaba. No le gustaba verlo triste o apagado. La demostración extrema de su amor y su entrega total al hijo le hizo ocultar a todo el mundo, incluso al marido, a sus otros hijos y a nosotros sus cuidadores que padecía un cáncer agresivo, para que no se le impidiera cuidar de él dedicándole los mejores momentos hasta el final de su vida.

No todos los padres tenían el coraje, la lucidez y el compromiso de Mercedes para armonizar su vida con la del hijo necesitado. También he conocido casos de padres, parejas y familias rotas por no aceptar un hijo, un hermano con unos unas discapacidades que les iban a impedir logros ciertos objetivos o vivencias normales, como caminar, hablar o tener vida autónoma. Esto les rompía, les superaba

y arrojaban la toalla, dejando una parte de la responsabilidad en la entidad acogedora y en los trabajadores

### CUIDADORAS Y CUIDADORES

Ante estas s i t u a c i o n e s personales y familiares es donde interveníamos todo el personal, que día y noche, cuidábamos de las distintas necesidades y carencias.

Aquí en este centro catalogado como «pedagógico, sanitario, rehabilitador, residencial, asistencial» tuvo lugar el estreno laboral de muchos trabajadores y, sobre todo, trabajadoras, chicas jóvenes y que al día de hoy algunas, rozando los 60, siguen en dedicación plena.

Fueron años fuertes, novedosos, cargados de experimentación, responsabilidad y superación. Unos noventa trabajadores componíamos la plantilla del centro entre técnicos logopedas, fisioterapeutas, sicólogos, terapeutas, sanitarios, profesores y cuidadores. La categoría profesional más abundante era la de cuidadoras-cuidadores que nos ocupábamos de acompañar a los niños y niñas en su día a día y en las necesidades básicas de relación personal, higiene, alimentación, estimulaciones, traslados.

Éramos personas que empezamos a trabajar para comer, no éramos vocacionados ni voluntarios ni cooperantes, aunque dadas las condiciones de este tipo de trabajo y el contacto directo con los niños el corazón se hacía notar y la afectividad que brotaba daba otro tono y sentido a la responsabilidad laboral. Viviamos entre dos tensiones o urgencias: entre esmero del cuidado a los seres humanos que teníamos a nuestro lado y la lucha por nuestros derechos laborales. A veces estas realidades entraban en conflicto. La dedicación era intensa pues trabajábamos con personas, no en una cadena de producción. Pero

el salario y las demás condiciones de trabajo no eran los apropiados. En general, el trabajo de carácter asistencial en muchas empresas no estaba igual valorado que el de tipo productivo. La dirección a veces nos presión a ba egoístamente para



### ΤН

### sacramentos de la vida

que no exigiéramos demasiado, porque «este trabajo es antes que nada *una vocación»*, se nos decía. Además este tipo de trabajo condicionaba a la hora de negociar y emplear medidas de presión como huelga, paros, etc..

El grueso del personal éramos cuidadores-



cuidadoras, una de las categorías profesionales más bajas. La palabra misma era muy genérica; no son técnicos en rehabilitaciones o terapias específicas; tampoco se nos contrataba como profesionales en higiene, alimentación, ocio y tiempo libre. Sin embargo había que hacer un poco de todo según el momento y la necesidad del niño. Lo que está claro, y lo puedo decir bien alto, es que éramos, eso, cuidadores, es decir fabricantes y dispensadores del cuidado, la atención personalizada y el cariño.

Y es que trabajar con discapacitados es algo que engancha y remueve. Es un mundo de mucha sensibilidad en el que hay que responder con sensibilidad. Aquí se trata sobre todo de sentir. Es un toque directo al corazón. No se puede uno contentar con cumplir el horario, el ritmo, la jornada con escrupulosidad. Hay una exigencia extra de poner cercanía, afecto, disponibilidad y atención personalizada.

A los discapacitados nos acercábamos teniendo las ideas claras. Primero las aceptábamos como personas que tienen dignidad, ciudadanos con

derechos a cuidado, porque tienen unas necesidades básicas importantes que cubrir. y además, en ocasiones, eran niños y adolescentes que la única referencia directa y diaria de familia éramos nosotros.

Para trabajar con ellos, cuidarles, no había que pensar mucho o buscar muchas razones teóricas.

La labor de cuidador no es de carácter intelectual o convicción moral o romántica; sale del ámbito afectivo.

Pero esta encomienda del cuidado, que requería esfuerzo, paciencia, sobredosis de profesionalidad también tenía sus compensaciones. A veces cuando nos reunimos jubilados y trabajadores/as en activo recordamos muchos momentos gratificantes del convivir con «nuestros

niños» paralíticos cerebrales, de síndrome de Down o discapacitados intelectuales. Había momentos de diálogo con ellos, de convivencia relajada en donde expresaban, de una forma o de otra, como podían su estado de bienestar.

Verles sonreír, bailar y comer con fruición en aquellas fiestas que les preparábamos en carnaval, en San Isidro o en navidad era una gozada. Desde que se anunciaba la fiesta, en la que ellos y ellas ayudaban a confeccionar cadenetas, confetis, sus disfraces, hasta la última nota musical que escuchaban en el altavoz disfrutaban, los veíamos felices; y eso a nosotros no nos dejaba indiferentes. Era como la recompensa más auténtica, el jornal más provechoso. Ver a estos seres inocentes, limpios, sanos, saltar en su silla de ruedas o apoyados en sus bastones, de verdad que era un mensaje esperanzador ante un mundo tan complejo y egoísta.

Aun hoy Mari Paz, con síndrome de Down, con sus cuarenta y tantos años, después de pasar 11 sin estar a su lado cuando me ve todavía me recibe con un fuerte abrazo y me dice «mi amor, mi cariño» con un sentimiento profundo, sincero y un ribete de enamoramiento a su estilo.

También Javier, un niño muy justo de capacidades y sin mucha presencia familiar, me sigue abrazando como hace 30 años, cuando era pequeño, porque yo representaba su familia. Creo que él recuerda en su corazón mi dedicación en el centro o cuando tenía que llevarlo de vacaciones a otro centro, porque la familia no podía o no sabía cuidarlo.

Varios de los cuidadores y cuidadoras alargábamos nuestras jornadas laborales los fines de semana llevándonos a algunos internos a comer a nuestra casa o llevarlos a algún espectáculo.. Las salidas al parque, el llevarlos al circo o al zoo, la actuación de charangas con actuaciones musicales, eran momentos de estimulación gozosa, de felicidad para ellos y para nosotros. Por eso, no se pueden, no podemos olvidar fácilmente, y además que no queremos, tantas horas, tantas terapias, tanas sonrisas compartidas. No sabemos si estos niños ya mayores ( o estos mayores-niños) dejaran de acordarse de nosotros por el avance de sus discapacidades. Para nosotros seguirán siendo seres amables, amantes y amados; su cariño no es una ficción ni una paga de trabajo. Para mí es una satisfacción personal, pero también una esperanza y un toque de atención a la sociedad. ¡Se puede ser feliz con tan poco! En algunas ocasiones llevábamos a nuestros hijos a jugar con los discapacitados y entre ellos a través del juego o la golosina que les llevaban se entablaba una relación espontánea, sincera, igualitaria que les emplazaba a nuevas visitas y contactos. Luego en casa nuestros hijos reflexionaban, nos hacían preguntas y hasta proponían posibles soluciones de inserción para las chicas y chicos discapacitados. Un buen aprendizaje. Al final va a resultar verdad el dicho de que los niños y los tontos son los que, no sólo dicen la verdad, sino que viven en verdad, en limpieza y transparencia.

#### EL CUIDADO COMO NEGOCIO

Los trabajadores del cuidado que hemos puesto alma vida y corazón en el empeño nos avergüenza el uso mercantil y empresarial que se hace de él y el aprovechamiento de los discapacitados.

Sabemos que la barrera que existe entre el interés puramente social y el económico es una línea delgada y sencilla de cruzar. Es fácil montar un negocio acogiéndose a los subvenciones que las administraciones proporcionan, que al final son las que pagan casi la totalidad de los servicios de atención y cuidado. Estas administraciones delegan, alquilan sus responsabilidades de bienestar y propician que se formen grandes empresas comerciales que se desligan de su cara más humanitaria para convertirse en cadenas monstruos de negocios que se centran más en el producto que en los consumidores y sus necesidades reales.

Este proceso lo hemos visto y sufrido en nuestro centro. Ya no es la asociación de padres la que gestiona, aquella que puso en marcha con mucho esfuerzo un proyecto educativo y asistencial. Aquello se convirtió en una empresa de servicios que intenta sacar el máximo provecho y beneficio repercutiendo en la calidad de los cuidados y en la explotación de los profesionales.

A los trabajadores nos costó sudor y lágrimas este cambio de paradigma del centro. Tuvimos de todo: subrogaciones arbitrarias, cambios de convenios, bajada de salario, asunción de más trabajo, coacciones de todo tipo, despidos. Este modelo de centro distinto nos generó un conflicto a todos aquellos que pretendíamos conservar el ecosistema de la discapacidad y como consecuencia trajo una disminución en la calidad de atención y prestaciones.

A pesar de todo queremos creer que nuestra labor, nuestra entrega tiene algo de «gracia y sacramento social». Nunca ni nadie podrá borrar de nuestra conciencia, de nuestro haber vital el haber provocado sonrisas y proporcionado felicidad a unos seres necesitados.

# Entrelineas



Pepe Laguna

### CIUDADANOS ¿DE QUÉ MUNDO?

La educación para la ciudadanía global forma La «ciudadanía global» suena bien, nos sitúa en el relato utópico de un mundo ya parte de los currículos escolares de muchos convertido en aldea global por la que países. Los alumnos han de formarse como ciudadanos de un mundo podemos circular felizmente. Pero basta con acercarse a las terribles global en el que ejercerán sus profesiones en consecuencias de la crisis cualquier lugar migratoria planeta. padecemos, del Dominar para que el horizonte idiomas, paradisiaco de un trabajar en equipo «ciudadano del con personas de mundo» se rompa hecho añicos. La otras culturas v casa común hacia la creencias las que parece apuntar la manejar tecnologías de la globalización es aún información son un proyecto sobre algunas de las plano que retrasa indefinidamente el plazo competencias que se le e entrega de llaves. Por más que la exigen al ciudadano retórica globalitarista nos asegure que cosmopolita del siglo XXI.



vivimos ya en la Aldea Global preconizada por McLuhan, estamos aún muy lejos de esa ciudadanía planetaria que los currículos escolares enseñan ya como realidad conseguida. Puede que vivamos ya en una aldea global financiera, comercial, tecnológica o informativa pero no vivimos aún en la aldea de la ciudadanía cosmopolita. Ya somos consumidores globales pero aún no ciudadanos y ciudadanas globales. Podemos comprar productos de la otra punta del planeta con un solo clic de ratón pero no podemos invocar nuestro derecho como ciudadanos del mundo para instalar nuestro hogar allá donde deseemos.

Por más que la retórica globalitarista proclame ufana el advenimiento del ciudadano universal, lo cierto es que en este mundo globalizado cada vez son más necesarios los pasaportes y los visados. El mundo no es hoy un hogar con menos fronteras sino con más. Cuando los refugiados llaman a la puerta de los países que se comprometieron a poner los cimientos de un mundo sin fronteras donde toda persona tendría derecho a circular libremente y, en caso de persecución, a buscar y disfrutar de asilo en cualquier país (art. 13 y 14 de la Declaración Universal de Derechos Humanos), se encuentran con concertinas asesinas que niegan de facto la ciudadanía universal que otorga la común dignidad de todos los seres humanos.

No podemos obviar que 2014 fue el año con mayor número de desplazados de toda la historia, 60 millones de personas vagaban por el planeta en busca de hogar. A los desplazados internos y refugiados por causa de conflictos y guerras, hay que añadir el número creciente de refugiados climáticos que huyen de inundaciones y sequías producto de nuestro modelo de desarrollo. En nuestro mundo, cada vez hay más personas sin hogar. El sueño de la ciudadanía planetaria queda aún muy lejos. Por si esto fuera poco, el capitalismo neoliberal tiene un interés perverso por fomentar el discurso de la ciudanía global como medio para ocultar sus intereses deslocalizadores: buscan consumidores globales y fomentan un mercado laboral desregularizado en el que no existen derechos. Las mujeres y los niños que en Bangladesh cosen pantalones para los países del llamado Primer Mundo son un ejemplo extremo de la «ciudadanía» sin derechos que promueven los mercados.

Una canción de misa, tan antigua como ñoña, decía en una de sus estrofas: «Somos ciudadanos de un mundo que necesita el vuelo de una paloma...» No sé si lo que necesita el mundo es el aletear de una paloma, de lo que no me cabe duda es que la ciudadanía necesita dignidad, derechos y cuidados.

Educar a nuestros hijos como ciudadanos y ciudadanas del mundo, ¡claro que sí! Pero no de cualquier mundo.

# Cantando Los 40



Rufo González

### Los sacerdotes casados celebran 40 años de "protesta conjunta"

### CUARENTA AÑOS DE JESÚS "LLAMANDO A LA PUERTA"

La Iglesia católica, en sus instancias más altas, no ha percibido a Jesús de Nazaret que "llama a su puerta, ni le oye, ni le abre, ni, por tanto, le deja entrar en su casa y cenar juntos" (Apoc 3, 20). Es Jesús, a través de los sacerdotes casados, de sus organizaciones, de su historia y congresos..., el

que viene llamando incansablemente a las puertas de la Iglesia Católica. Pide restaurar la libertad en la disciplina: que lo que "antes se recomendaba a los sacerdotes, y después fue impuesto por ley a todos los promovidos al Orden sagrado en la Iglesia Latina" (PO 16), siga siendo "reco-

mendado", respetando así su Evangelio (Mt 19, 12). Pablo VI reconocía que Jesús: "no puso esta condición previa en la elección de los Doce, como tampoco los Apóstoles para los que ponían al frente de las primeras comunidades cristianas (1Tim 3, 2-5; Tit 1, 5-6)" (Pablo VI: Sacerd. Caelib. 5). Jesús solo lo insinuó como opción libre para cualquier discípulo, si lo entendía como don divino y quería "hacerse soltero a sí mismo por causa del reino de los

cielos" (Mt 19, 11-12). No lo vinculó a ministerio alguno por el reino. La vinculación con el "ministerio ordenado" es espuria a su proceder. Hoy, Jesús ayudaría a los pastores de las comunidades a que fueran buenos maridos o esposas y padres, y pastores de la comuni-



los sacerdotes casados celebran 40 años de "protesta conjunta"

dad. Lo que hacen tantas iglesias cristianas, que "llevan la delantera" en libertad evangélica.

#### 4-5 NOVIEMBRE, UNA CELEBRACIÓN ECLESIAL

El fin de semana (4-5 noviembre) Moceop (Movimiento pro Celibato Opcional) ha celebrado cerca de Madrid -Centro de Congresos "Fray Luis de León". Guadarrama (Madrid)- los cuarenta años de su andadura. Allí han recordado sus "muchos días, mucha lucha, mucha fe y mucha esperanza... Cantando, bailalando y festejando esta larga andadura con una jornada de convivencia, recuerdos y acción de gracias". Por supuesto, con la Acción de gracias cristiana, la Eucaristía, donde sentimos la presencia resucitada de Jesús que acompaña y sostiene el trabajo por la vida, la libertad, el amor a todos. Sería bueno que las comunidades cristianas lo recordaran y oraran por intenciones tan santas.

### MILES DE SACERDOTES CATÓLICOS CASADOS

La historia de los sacerdotes casados y de sus organizaciones actuales son un hecho histórico en nuestra sociedad y en la Iglesia. Están presentes en el mundo entero. El 25 de Mayo de 1986 se constituvó en París la Federación Internacional de sacerdotes católicos casados. En 1987 celebró su Primer Congreso en Ariccia (a treinta kilómetros de Roma). En él participaron clérigos de Europa, América, África y Asia. Se creó formalmente el FISCC (Federación Internacional de Sacerdotes Católicos Casados) y su revista "Ministerium Novum". Otros Congresos en 1990 (en Doorn, Holanda), 1993 (Madrid), 1996 (en Brasilia), 1999 (en Atlanta, USA), 2002 (Leganés, España), 2006: Wiesbaden (Alemania) al que acudieron las 4 federaciones existentes: la Latinoamericana, la Filipina, la Europea y la Noratlántica; allí quedó constituida la Confederación Internacional. El VIII Congreso, año 2015, tuvo lugar en Guadarrama (Madrid), en el mismo lugar donde estos días el Moceop ha celebrado sus cua-



renta años de historia. Por su parte Latinoamérica lleva ya celebrados siete congresos: 1991: Curitiva (Brasil), 1995: Lima (Perú), 1999: México, 2001: Lima (Perú), 2005: Asunción (Paraguay), 2006: Quito (Ecuador), 2011: Buenos Aires (Argentina).

### DOS ASOCIACIONES DE SACERDOTES CASADOS EN ESPAÑA

Ambas nacidas en 1977. Una de signo más conservador (ASCE), otra más renovador (MOCEOP). Como ha venido ocurriendo en la Iglesia desde los primeros tiempos, unos acentúan más lo interior, la oración, el exponerse diariamente al amor del Padre; otros subrayan el esfuerzo por transformar vida y estructuras para que "nuestra alegría llegue a su plenitud" (1Jn 1, 4). En este tema, unos y otros coinciden: no es voluntad del Padre la imposición del celibato a los sacerdotes y obispos de la Iglesia. Todos piden renovar la teología y disciplina del ministerio, volviendo al espíritu de Jesús.

Uno de los fundadores de ASCE y presidente actual, José María Lorenzo Amelibia, mantiene el Blog "Sacerdotes secularizados, mística y obispos", en Religión Digital, dedicado a la espiritualidad y a difundir la necesidad de corregir la "injusticia teológica" de impedir el ejercicio del sacramento del Orden a sacerdotes casados.

MOCEOP, coordinado ahora por una mujer, Tere Cortés, esposa de un sacerdote casado, está presente en Internet en la Web "moceop.net" y edita una revista trimestral ("Tiempo de Hablar. Tiempo de Actuar") que va ya por el número 151.

### ΤН

#### cantando los cuarenta

Esta revista recoge la vida de estos hombres, reflexiones y encuentros de todo tipo. En ella se percibe la seriedad de sus planteamientos, la solidez de su teología, sus aportaciones teológicas al ministerio eclesial, etc.

### "PROVOCANDO Y EXIGIENDO UNA RESPUESTA" DESDE HACE SIGLOS

La historia de estos cristianos, consagrados como servidores de las comunidades cristianas, está "provocando y exigiendo una respuesta". "Provocación" que viene de muy atrás, desde que esta historia celibataria empezó a andar. Desde que empezó a inocularse el error de que "una persona no puede estar casada y ser perfecta". Desde los rigoristas del siglo II que empezaron a exigir a todo cristiano la continencia ("enkrateia") sexual: encratismo, gnosticismo, montanismo... Desde que la Iglesia, en sus dirigentes más universales, defendió e incluso decretó que "todo sacerdote que duerma con su esposa la noche antes de celebrar misa perderá su trabajo" (s. IV). Desde que se cultivó la presunta "tradición apostólica" sobre la famosa "continencia" de los Apóstoles. Tradición que aún hoy quieren algunos defender. Con tal de amparar la ley, violentan textos e incluso contradicen la libertad que respira el capítulo siete de la primera carta a los Corintios sobre la soltería por el Reino.

#### UNA MUJER, MOVIDA POR EL ESPÍRITU

María (mariaercilia6@hotmail.com), no sé más que su nombre y email, convencida de que "el presbítero casado es una riqueza para las comunidades, para la teología y para la iglesia en general", reaccionó a un post mío de diciembre de 2013, increpando a la jerarquía católica:

"¿Cuándo terminará este capricho de nuestra jerarquía en imponer obligatoriamente el celibato? ¿Cuántos talentos y servidores se están perdiendo en la Iglesia católica? ¿Cuándo acabará la

injusticia y la incoherencia de admitir sacerdotes casados entre los anglicanos conversos y no admitir los propios? ¿Cuándo se darán cuenta del gravísimo pecado que cometen al privar a muchas comunidades de asistencia espiritual? Roguemos para que Dios ilumine a Francisco y colaboradores para darse cuenta de tamaña injusticia e incoherencia...".

Esta mujer recuerda a Judit de Betulia:

"Escuchadme, jefes de los habitantes de Betulia, porque no son rectas las palabras que dirigisteis ante el pueblo... Porque, ¿quién sois vosotros para tentar a Dios en el día de hoy y colocaros en el lugar de Dios entre los hombres?... No hipotequéis los planes del Señor, nuestro Dios, porque no hay que amenazar ni juzgar a Dios como a un hombre. Por eso, en espera de su salvación invoquémosle en nuestro favor y oirá nuestra voz si le place" (Judit 8, 11-12. 16-17).

La Iglesia católica pone condiciones a Dios y le enseña qué es lo que tiene que hacer para "ordenar" obispos y presbíteros. Si Dios no concede el celibato por el reino, las comunidades se quedan sin eucaristía. El "haced esto en memoria de mí" (Lc 22, 20), sólo vale si Dios concede el celibato de por vida a quien presida la comunidad. Le han enseñado a Dios lo que tiene que hacer: dar los dones de la soltería por el reino y del amor pastoral a la misma persona. No hay respeto a la conciencia personal que va evolucionando y tiene derecho a cambiar ante exigencias humanas perentorias (físicas o psíquicas). La brutalidad de la ley arrolla todo lo humano y divino: exilios forzosos, esposas invisibles, hijos clandestinos, doble vida, escándalos, derecho de la comunidad a tener pastores y a celebrar la eucaristía, etc.



## In memoriam



### ASUNTA, TESTIGO DE DIOS Y MUJER DEL PUEBLO

Ayer pasé por tu puerta, Asunta. Iba a llamar y me acordé que ya no vives ahí, que tu casa se ha ensanchado

y se llama Universo.
Seguro que ya eres experta
en tejer chaquetas con hilo de cometas.
Y en hacer pucheros sabrosos
con semillas de amaneceres
y gotas de rocío estelar.
¿Cuántos mundos has acariciado ya?
¿A cuántos seres vivientes que ni imaginamos
les ha llegado ya tu energía?

Sí, ya lo sé querida Asunta. Sé que estás en mi corazón también. ¡Ahora puedes estar en tantos corazones! Aunque pasen días y días sin notarlo siquiera, sé que me acompañas y me acoges como siempre que he llamado a tu puerta.

Unas lágrimas me brotan, Asunta, cuando recuerdo que no estás sentada en tu silla de mimbre, esperando a que vaya a visitarte dos o tres veces por año. Claro que sé que estás en mi corazón, pero añoro tus abrazos y tu sonrisa. Este mundo es peor sin ti, aunque siguen habiendo personas maravillosas que siguen tu estela.

No te preocupes por mis lágrimas, Asunta, son lubricante para mi alma,

para seguir andando hacia la utopía, para seguir creyendo en el Mundo Nuevo.

Tendrás que seguir alimentando mi paciencia, Asunta. Y mi confianza y mi amor, ese amor incondicional por el ser humano que exhibías con sencillez y naturalidad pasmantes.

Tendrás que apoyar mis fortalezas, para ponerlas al servicio de la Vida, como tú lo hacías a pesar de tus dolencias y ese cuerpo tan frágil y liviano.

Ayer pasé por tu puerta, Asunta.

Domingo Pérez Bermejo

Asunción García Gomariz, Asunta, murió hace dos años. Fue suscriptora de Tiempo de Hablar, alma de las comunidades de base de Molina de Segura. Asunta, mujer que pasó por este mundo, siguiendo a Jesús de Nazaret, amando y haciendo el bien.

Desde su juventud se comprometió en la defensa de los derechos de las mujeres trabajadoras en las fábricas. Mujer llena de sabiduría y maestra en el arte de vivir. Profeta de la justicia, la paz y la solidaridad.

En medio de su larga enfermedad supo irradiar bondad y esperanza en otro mundo posible de justicia y fraternidad.

Toda su vida, hasta sus 86 años, fue un testimonio vivo de fe profunda en el Dios de la Vida.

# Reseña

### TEOLOGÍAS DEL SUR El giro descolonizador

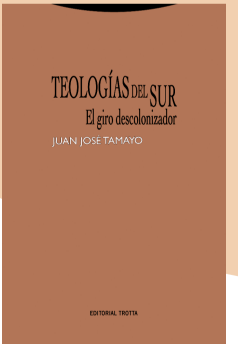
JUAN JOSE TAMAYO

ste libro hace un riguroso recorrido por las teologías del Sur global: africana, asiática, latinoamericana, indígena y negra

estadounidense. ubicándolas en sus contextos y en sus más significativas tendencias: feminista, ecológica, de la liberación, de las religiones. Son teologías emergentes, contra-hegemónicas y creadoras de discursos alternativos que intentan responder a los grandes desafios actuales: el colonialismo. el patriarcado, el racismo epistemológico, el capitalismo, la depredación de la naturaleza, la crisis de la democracia y los fundamentalismos. Estas teologías transitan, en actitud de búsqueda, por los caminos del intercultural, interreligioso, interétnico e interdisciplinar.

Los sucesivos itinerarios por el diálogo fueron despertando al autor, el teólogo Juan José Tamayo, del sueño dogmático de los comienzos de su andadura teológica, lo han desinstalado de su cómoda ubicación en la modernidad europea y le han abierto a nuevos

> horizontes epistemológicos. La conciencia de la pervivencia del colonialismo y de las carencias del proceso de descolonización le han llevado a la propuesta innovadora de un cambio de paradigma en el relato teológico bajo el giro descolonizador, que cuestiona el eurocentrismo y tiene en cuenta la diversidad de escenarios geoculturales, políticos y religiosos, en dialogo con los Estudios Poscoloniales, las Epistemologías del Sur y el Feminismo decolonial, y en el horizonte de los movimientos sociales.



JUAN JOSÉ TAMAYO Director de la Cátedra de Teología

y Ciencias de las Religiones «Ignacio Ellacuría» Universidad Carlos III de Madrid

# Noticias



Tres de cada 10 jóvenes españoles afirman que la Iglesia es la institución en la que menos confían. La confianza de los jóvenes españoles en las instituciones religiosas está bajo mínimos. Según el último Barómetro 2017 de Proyecto Scopio elaborado por el Centro Reina Sofía sobre Adolescencia y Juventud de la FAD, un 32,8% de los jóvenes de nuestro país de entre 15 y 29 años consideran que las religiosas son las instituciones en las que menos confían.



El cardenal Müller lo tiene claro: 'Es inaceptable afirmar que la reforma de Lutero fue un acontecimiento del Espíritu Santo'.

Sin embargo, el secretario general de la Conferencia Episcopal Italiana ha llegado a afirmar que «la Reforma de Lutero fue obra del Espíritu Santo».

En el Vaticano también hay «luteranizantes». Un documento del Pontificio Consejo para la Unidad de los Cristianos equipara a San Ignacio de Loyola o San Francisco de Borja con Lutero, Calvino o Zwinglio.



El proyecto de Presupuestos apenas prevé 11 millones

Cáritas denuncia que el descenso estatal de Ayuda al Desarrollo «ha sido una auténtica indecencia»

El filósofo Massimo Borghesi carga contra los críticos "esnobs, arrogantes e ignorantes" del Papa

Hacen el "espectáculo" al sostener que "no tiene la preparación como para ser el sucesor de Pedro"Esnobs, arrogantes e ignorantes. Así es como ha calificado el filósofo italiano Massimo Borghesi los críticos -clericales y laicos- del Papa Francisco, a quienes les acusa de haber "llegado tarde" y haber hecho un "espectáculo" en sus censuras de un pontífice que, según ellos, por haber venido de Latinoamérica "no tiene la preparación teológica-filosófica como para ejercer el ministerio del sucesor de Pedro".



Francisco recibió a la misionera italiana Gianantonia Comencini, religiosa de 97 años, que regresa de nuevo a Eritrea, donde ya lleva siete décadas entregada a la misión. El encuentro, que la

misionera ha calificado de conmovedor, tuvo lugar en la casa de Santa Marta. Esta misionera comboniana ejerce de profesora, de catequista, de visitadora de enfermos. Sus domingos transcurren en un hospital geriátrico al lado de ellos.

# Huellas



Alfonso Borrego

### EN SERIO...

Y ahora sólo me toca cantar: Es al declinar, cuando el día llega a su fin, que despliega los espléndidos colores del atardecer. Y es, al final del año, cuando la Naturaleza transforma el mundo en una magia de nieve. Son los manzanos más viejos los que están más cargados de flores, los árboles centenarios los que se elevan a alturas majestuosas, los antiguos violines los que producen las más bellas armonías. Las monedas, los sellos, y los muebles antiguos los que muchos buscan con gran pasión. Son los viejos amigos, los más queridos, y la gente mayor la que Dios ama desde hace más tiempo. ¡Gracias, Dios mío,

¡Gracias, Dios mío, por las bendiciones de la edad avanzada: la fe, el amor, la esperanza, la paciencia, la sabiduría, la madurez...,! ¡Dios es Creador! (A tí, amigo, en mi 90 aniversario de edad)

### Y EN BROMA...

### ALEGRE EXPERIENCIA DE 40 AÑOS

### Comienza tu día con una sonrisa y verás lo divertido que es ir por ahí desentonando con todo el mundo

Hoy somos recuerdo y anuncio con redoble de clarín y tambor: es el duplo de nuestra cometida misión; 40 años en los que vamos a mejor!» Y ahora escuchad, con ilusión, a nuestro trovador:

Dicen, afirman y escrito está en papel; mas mi corazón lo desmiente, «¿que del sueño de un profeta, un tal Joel. nace Moceop,¡reciente milagro!, ¿pródigio de Libro Antiguo?»

Amigos, MOCEOP no fué un «soñarse» de unos pocos, ni tampoco en todos de un feliz «soñar» ni de nadie en un «letargo» o una soñación. ¡MOCEOP fué de Dios, sólo y tan sólo, un don!

Fue un día con cielo azul
y sol que no menoscababa:
de telón la cordillera Guadarrama
con saturadas niveas montañas que brillaban
y, en conjetura de victoria, el gran pico de Pañalara.
¿Escena?... CEFOR,
¿A más detalle?...; en el señorial barrio Moratalaz.
Alli espectantes al gran tema o lección:
«¿CÓMO PROGRAMAREMOS
NUESTRA ACCION?»

De entre los asientos un orador de baja estatura, su andar sólido, dominando espacios, su mirada, fija, muy fija, como de escrutador. Ya sabíamos su apodo «Pinillos».¿un iniciante?. Con resuelto análisis situó objetivos muy claros. Vacilantes éramos, vaciados de nuestro «ser»; ahora asombrados por el valiente y bravio futuro.

Y aún más. Le acompañaba un compañero, oculto, secreto: «Alario», con misión de «alariar» o pulir opiniones, o,con alarido de versiones, saturar inteligencias.

Amigo de MOCEOP, tenemos sólida base, conocemos los .caminos, volvemos de mil batallas, venimos a otra guerra.

Hermano, MOCEOP te habla: «¡no pierdas la mirada! ¿Por qué te alejas de mi lado y, arrastrada es al azar tu mente v alma por el viento? Veo tu pensamiento como nave que te lleva al mar, lejos de mí; pero empujar con fuerza el amor sabe v llevarme tan lejos junto a tí. Navego junto a tí como encantado y en alas del amor tu ruta sigo. Del camino a seguir yo no sé nada ¿sólo que soy tu amigo enamorado que, a tu lado navega y va contigo. ¡Tal vez, antes, en medio tuvo, apilaban haces polvorientos de trigo y tú sudando, mientras muchos, en su monotonía «pasaban», quedándote, sin querer, pulverizado. ¡Prueba nuetro contrapunto,no hay semejanza!»

Las propuestas hay que «HABLAR» con fiel balanza con el trino del ave que al aire lanza, donde al «ACTUAR» en el siempre modo sumando, sin discusiones, en polifonía de alegre andanza se trenzan y se van juntando.
Es el canto de la Comunidad más noble que ama y que avanza de la mano.
En esta Comunidad, todos, de pié o de rodillas, pueden entrar, acción y ejemplo les destacará y, al ver el Papa iFrancisco, no ser ellos astilla nos bendecirá y jamás anatema habrá.



### QUIÉNES SOMOS

MOCEOP es un grupo de creyentes en Jesús de Nazaret ---surgido como movimiento hacia 1977 en torno al fenómeno de los curas casados y a las esperanzas de renovación originadas por el concilio Vaticano II--- que reivindicamos que el celibato sea opcional.

Personas afectadas, más o menos directamente, por la ley del celibato (sólo el varón soltero puede acceder a desempeñar las tareas de presidencia de las comunidades católicas); y creyentes que han sintonizado con esta reivindicación. El aspecto reivindicativo (celibato opcional) fue el aglutinante inicial; la evolución posterior y la reflexión comunitaria nos han ayudado a ampliar perspectivas.

### **NOS SENTIMOS MOVIMIENTO**

Nuestra **organización es mínima** y funcional: lo que nos une son unas convicciones que consideramos básicas en nuestro caminar:

- + La vida como lugar prioritario de la acción de Dios
- + La fe en Jesús como Buena Noticia para la humanidad
- + La libertad y la creatividad de las comunidades de creyentes
- + La pequeña comunidad como el entorno en el que vivir la comunión
- + Los llamados "ministerios eclesiales" como servicios a las personas y a las comunidades, nunca como un poder al margen ni por encima de ellas.

### ESTAS SON HOY NUESTRAS COORDENADAS

La transformación de nuestra Tierra en un mundo más humano y solidario (Reino de Dios) nos importa más que los entornos eclesiásticos.

Las causas justas: ecología, solidaridad, pacifismo, derechos humanos. El Evangelio como *Buena Noticia*: ilusión, esperanza, sentido de la vida

- + Somos iglesia y queremos vivir en ella de otra forma: comunidad de creyentes en construcción y al servicio de las grandes causas del ser humano; en búsqueda, en solidaridad y en igualdad
- + No queremos construir algo paralelo ni en confrontación con la iglesia: somos una parte de ella, en comunión. Buscamos la colaboración con otros colectivos de creyentes (*Redes Cristianas*), para compartir y celebrar nuestra fe.

### **APOSTAMOS POR**

- +Ser acogedores y acompañar a quienes se sienten excluidos y perseguidos
- +Plantear alternativas, con hechos, a la actual involución eclesiástica
- + Defender que la comunidad está por delante del clérigo
- + Favorecer por cualquier medio la opinión pública y la participación en la iglesia.
- + Defender que la persona es siempre más importante que la ley
- + Colaborar con otros grupos de base que luchan contra la exclusión.
- + Defender que los *ministerios* no deben estar vinculados ni a un género ni a un estado
- + Estar cada vez más abiertos a las luchas por la justicia y la solidaridad
- + Cuestionar cuanto sea necesario en búsqueda de la coherencia con el evangelio
- Buscar juntos y con quienes deseen buscar: clarificarnos, vivir, compartir.
- Aportar, desde nuestras convicciones, cauces para la vivencia de la fe
- Servir de referente para quienes viven la fe desde la frontera.
- Valorar lo secular: participar en asociaciones que creen ciudadanía



¿Por qué a cierto momento el sacerdote que preside la celebración dice: "Levantemos el corazón"?. No dice: "Levantemos nuestros celulares para tomar una fotografía". No, es una cosa fea. Y les digo que a mí me da mucha tristeza cuando celebro aquí en la Plaza o en la Basílica y veo muchos celulares levantados no solo de los fieles, también de algunos sacerdotes y también de obispos. ¡Por favor! La Misa no es un espectáculo: es ir al encuentro de la pasión, de la resurrección del Señor. Por esto el sacerdote dice: "Levantemos el corazón". ¿Qué cosa quiere decir esto? Recuerden: nada de celulares.

Papa Francisco en la Audiencia General 8-11-17: «Los Sacramentos y la Eucaristía son los signos del amor de Dios»





Somos agua.

Somos una gota en el mar.

Somos mar.

Somos aire.

Somos aliento que respira.

Somos espíritu que inspira y expira.

Somos vida.

Somos tierra.

Somos cosmos.

Somos polvo de estrellas.

Somos misterio admirable.

Somos amor.

Somos unidad.

Somos comunión.

Somos hermanos y hermanas. Somos humanidad.

Somos divinidad.

Somos dios.

Somos.

Deme Orte